
 

Seite - 61 - 

ZfPFI 

Zeitschrift für freie psychoanalytische 
Forschung und Individualpsychologie 

12. Jahrgang/Nummer 2, Dezember 2025  
ISSN 2313-4267  

DOI 10.15136/2025.12.2.61-82 

  

 

 

Sinnverlust, Spiritualität und Selbsttranszendenz in der Postmo-
derne: Psychotherapiewissenschaftliche Perspektiven auf Karl 

Nowotnys Mediale Schriften 

 

Loss of meaning, spirituality, and self-transcendence in postmod-
ernism: Psychotherapeutic perspectives on Karl Nowotny's Me-

diale Schriften (Medial Writings) 

 

Iris Wenzl-Fritz 1 

 

1 Stadtschlaining, Österreich 

Kurzzusammenfassung 

Die Postmoderne wird als Epoche eines „Verlustes von Sinn und Transzendenz“ beschrieben, in der 
traditionelle religiöse und spirituelle Ordnungssysteme erodieren und damit Urvertrauen, Selbst‑ und 
Weltbezug fragil werden. Diese Entwicklung führt zu ontologischer Verunsicherung und begünstigt 
Rückzüge in materialistisch bzw. alltagszentriert organisierte Lebenswelten, die sich klinisch in diffuser 
Sinnleere, chronischer Langeweile und innerer Entfremdung niederschlagen können. Als kompensato-
rische Strategie wird ein erlebnisorientierter Konsum identifiziert, der Glück und Sinn primär an äußere 
Reize bindet und intrapsychische Prozesse von Reflexion, Integration und Reifung in den Hintergrund 
treten lässt. Zwar ist ein wachsendes Interesse an als sinnstiftend wahrgenommenen Praktiken (z.B. 
Yoga, TCM, Selbsterfahrung, esoterische und szenespirituelle Angebote) zu beobachten, doch bleibt 
deren nachhaltige Wirksamkeit im Sinne stabiler Einstellungs‑, Verhaltens‑ oder Strukturveränderun-
gen fraglich. Daraus leitet der vorliegende Artikel die These ab, dass nachhaltige Sinnstiftung nicht 
durch die Anhäufung außergewöhnlicher Erlebnisse, sondern durch Selbstauseinandersetzung, innere 
Kohärenz und Ganzheit entsteht. Vor diesem Hintergrund wird eine charakteristische Doppelbewe-
gung der Gegenwart diagnostiziert: Erosion tradierter religiöser Sinnsysteme bei gleichzeitiger 



 

Seite - 62 - 

ZfPFI 

Zeitschrift für freie psychoanalytische 
Forschung und Individualpsychologie 

12. Jahrgang/Nummer 2, Dezember 2025  
ISSN 2313-4267  

DOI 10.15136/2025.12.2.61-82 

  

 
Explosion pluraler spiritueller Angebote. Dies erzeugt neue Formen von Sinnsuche und Identitätskon-
struktion, aber auch neue Risiken – etwa spirituelle Überwältigung, ideologische Vereinnahmung oder 
Abhängigkeiten von charismatischen Autoritäten. In dieser Konstellation verortet die individualpsy-
chologische Analyse Dr. Karl Nowotnys „Mediale Schriften“, die ein metaphysisch-spirituelles Textkor-
pus als Ausgangspunkt nutzt, um die psychotherapiewissenschaftliche Relevanz spiritueller Deutungs-
angebote für Sinnkonstruktion, Identitätsbildung und Urvertrauen zu analysieren. 

Abstract 

The postmodern era is described as a period of a “loss of meaning and transcendence,” in which tra-
ditional religious and spiritual systems of order erode, thereby rendering basic trust as well as one’s 
relation to self and world fragile. This development leads to ontological insecurity and fosters with-
drawal into materialistic or everyday‑centered life-worlds, which can manifest clinically in diffuse 
meaninglessness, chronic boredom, and inner alienation. As a compensatory strategy, an experi-
ence‑oriented consumption is identified, which ties happiness and meaning primarily to external stim-
uli and pushes intrapsychic processes of reflection, integration, and maturation into the background. 
Although there is a growing interest in practices perceived as meaningful (e.g., yoga, traditional Chi-
nese medicine, self‑experience seminars, esoteric and scene‑based forms of spirituality), their sustain-
able effectiveness in terms of enduring changes in attitudes, behavior, or personality structure remains 
questionable. On this basis, the present article advances the thesis that sustainable meaning‑making 
does not arise from the accumulation of extraordinary experiences, but from engagement with the 
self and the experience of inner coherence and wholeness. Against this backdrop, a characteristic dou-
ble movement of the present is diagnosed: the erosion of traditional religious systems of meaning 
alongside an explosion of plural spiritual offerings. This generates new forms of meaning‑seeking and 
identity construction, but also new risks—such as spiritual overwhelm, ideological appropriation, or 
dependencies on charismatic authorities. Within this constellation, the individual‑psychological analy-
sis situates Dr. Karl Nowotny’s Mediale Schriften, which uses a metaphysical‑spiritual corpus of texts 
as a starting point in order to examine the psychotherapeutic relevance of spiritual frameworks for 
meaning‑making, identity formation, and basic trust. 

 

Schlüsselwörter 

Identität, Sinn, Postmoderne, Spiritualität, Individualpsychologie, Karl Nowotnys Mediale Schriften 

Keywords 

Identity, meaning of life, postmodernism, spirituality, individual psychology, Karl Nowotny's medi-
umistic work   



 

Seite - 63 - 

ZfPFI 

Zeitschrift für freie psychoanalytische 
Forschung und Individualpsychologie 

12. Jahrgang/Nummer 2, Dezember 2025  
ISSN 2313-4267  

DOI 10.15136/2025.12.2.61-82 

  

 

1 Einleitung 

Die Diagnose der Postmoderne als Epoche eines „Verlustes von Sinn und Transzendenz“ (Kast, 2000, 
S. 41) verweist auf tiefgreifende Verschiebungen im Verhältnis von Individuum, Weltdeutung und me-
taphysischen Ordnungsangeboten. Dieser Prozess betrifft insbesondere den Zerfall traditioneller, spi-
ritueller Gewissheiten – etwa des Glaubens an eine transzendente Instanz, die als übergeordnete 
Schutz- und Ordnungsmacht fungiert. Psychotherapiewissenschaftlich relevant ist die Frage, wie sich 
dieser Wandel auf Urvertrauen, Selbst- und Weltbezug sowie auf Formen der Sinnkonstruktion aus-
wirkt.  

Mit der Erosion solcher übergreifender Sinn- und Ordnungssysteme geht eine ontologische Verunsi-
cherung einher: Die primäre Erfahrung von Geborgenheit und ein elementares Urvertrauen, das histo-
risch häufig durch religiöse oder spirituelle Narrative vermittelt wurde, werden brüchig. Vor diesem 
Hintergrund ist ein Rückzug in materialistisch oder alltagszentriert organisierte Lebenswelten zu be-
obachten, der das Risiko einer existentiellen Reduktion in sich birgt. Diese kann sich klinisch und le-
benspraktisch unter anderem in chronischer Langeweile, diffuser Sinnleere und einem Gefühl der in-
neren Entfremdung manifestieren. 

Als kompensatorische Strategie lässt sich ein erlebnisorientierter Konsum beschreiben, der durch die 
Suche nach intensiven, außergewöhnlichen Reizen geprägt ist (vgl. Schulze, 2000). Psychodynamisch 
betrachtet verweist dies auf eine Externalisierung des Glücks- und Sinnstrebens: Subjektive Erfüllung 
wird primär an äußere Stimuli gebunden, während intrapsychische Prozesse der Selbstreflexion, In-
tegration und Reifung in den Hintergrund treten. 

Obwohl in den letzten Jahren ein zunehmendes Interesse an als sinnstiftend wahrgenommenen Prak-
tiken, Philosophien und Weltanschauungen – etwa Yoga, Traditioneller Chinesischer Medizin, Selbst-
erfahrungsseminaren und verwandten Angeboten – zu beobachten ist und der Zugang zu entsprechen-
den Formaten deutlich erleichtert wurde, kann man sich fragen, ob diese Interventionen im Leben der 
Konsumenten zu nachweislich nachhaltigen Veränderungen im Sinne stabiler Einstellungs‑, Verhal-
tens‑ oder Strukturveränderungen führen oder nicht. Aus psychotherapiewissenschaftlicher Perspek-
tive könnte man daher fragen, unter welchen Bedingungen solche Angebote über kurzfristige Effekte 
hinaus zu tiefgreifender persönlicher Entwicklung und Sinnintegration beitragen können. Eine zentrale 
These lautet: Nachhaltige Sinnstiftung entsteht nicht durch die Akkumulation von Erlebnissen, sondern 
durch die Auseinandersetzung mit dem eigenen Selbst und die Erfahrung innerer Kohärenz und Ganz-
heit. Dabei ist nicht eine strikte Dichotomisierung „gewöhnlicher“ versus „außergewöhnlicher“ Erfah-
rungen entscheidend, sondern die Frage, ob Letztere eine dauerhafte psychische Resonanz und In-
tegration ermöglichen oder lediglich als konsumierbare Ereignisse ohne vertiefende Wirkung fungie-
ren.  



 

Seite - 64 - 

ZfPFI 

Zeitschrift für freie psychoanalytische 
Forschung und Individualpsychologie 

12. Jahrgang/Nummer 2, Dezember 2025  
ISSN 2313-4267  

DOI 10.15136/2025.12.2.61-82 

  

 
Daher ist auch die Auseinandersetzung mit spirituellen Fragen – Transzendenz, Sinn, Jenseitsvorstel-
lungen, Gefühle von Verbundenheit mit einer „höheren Ordnung“ – für die Psychotherapiewissen-
schaft in der Gegenwart aus mehreren Gründen sinnvoll.  

Die gegenwärtige Situation ist durch eine eigentümliche Doppelbewegung gekennzeichnet: 

Zum einen zeichnet sich die Erosion traditioneller religiöser Sinnsysteme ab, gleichzeitig findet sich 
eine Explosion pluraler spiritueller Angebote (Selbsterfahrung, Esoterik, Szenespiritualität, digitale 
Sinnmärkte). 

Damit entstehen neue Formen von Sinnsuche und Identitätskonstruktion, neue Konflikte zwischen sä-
kularer und religiöser Weltsicht und neue Risiken wie spirituelle Überwältigung, oder Abhängigkeiten 
von charismatischen Autoritäten und Ideologisierung. 

Vor diesem Hintergrund entstand die Dissertation „Individualpsychologische Analysen zu Dr. Karl 
Nowotnys Medialen Schriften“, in welchen ein verstorbener Individualpsychologe vermeintliche Ein-
sichten zur Beschaffenheit der Welt, des menschlichen Lebens und der Organisation des Zusammen-
lebens über ein Medium mit der irdischen Welt geteilt haben soll.  

2 Metaphysische Phänomene, Wirklichkeitsbegriff und wissenschaftliche Zugäng-
lichkeit 

Die Arbeit geht von der Prämisse aus, dass es Phänomene gibt, die im Rahmen des aktuellen wissen-
schaftlichen Erkenntnisstandes nicht oder noch nicht hinreichend erklärbar sind, die jedoch empirisch 
– etwa in subjektiven Erfahrungsberichten, kulturellen Deutungszusammenhängen oder therapeuti-
schen Kontexten – wirksam werden. Verschiedene Elemente solcher Phänomene vorschnell Katego-
rien wie „Magie“ oder „Esoterik“ zuzuordnen, erscheint erkenntnistheoretisch unzureichend. Vielmehr 
verweisen sie auf die Komplexität einer Wirklichkeit, in der der Mensch und seine psychischen, kultu-
rellen und existenziellen Bezüge situiert sind. 

Dabei ist zu berücksichtigen, dass der Wirklichkeitsbegriff – und damit auch die Frage, welche Phäno-
mene als „wirklich“ gelten – historisch und kulturell variabel ist. Was in einem bestimmten wissen-
schaftlichen und gesellschaftlichen Diskurs als real, relevant und legitim angesehen wird, ist an diskur-
sive Aushandlungsprozesse gebunden. Die Annahme, eine einzelne wissenschaftliche Disziplin könne 
„die Wahrheit“ in Gänze erfassen und damit abschließend bestimmen, was als unwahr und damit als 
nicht wissenschaftlich zu gelten habe, erweist sich vor diesem Hintergrund als verkürzt. 

In diesem Zusammenhang ist auf zentrale wissenschaftsphilosophische Positionen zu verweisen, ins-
besondere auf den Neopositivismus des Wiener Kreises, klassische rationalistische Traditionen sowie 
auf Karl Poppers kritischen Rationalismus. Diese Ansätze verhandeln – jeweils auf unterschiedliche 
Weise – den Status von Wahrheit, die Bedingungen ihrer Annäherung und die Grenzen 



 

Seite - 65 - 

ZfPFI 

Zeitschrift für freie psychoanalytische 
Forschung und Individualpsychologie 

12. Jahrgang/Nummer 2, Dezember 2025  
ISSN 2313-4267  

DOI 10.15136/2025.12.2.61-82 

  

 
wissenschaftlicher Erkenntnis. Schon hier wird deutlich, dass die Frage nach Wahrheit und Wirklichkeit 
nicht nur in der Auseinandersetzung mit metaphysischen oder „anomalistischen“ Phänomenen prob-
lematisch ist, sondern die Wissenschaft generell betrifft. 

Vor diesem Hintergrund stellte sich für die erwähnte Dissertation die zentrale Frage, wie Einsichten 
wissenschaftlichen Geltungsanspruch erheben können, wenn sie aus einem Textkorpus gewonnen 
werden, dessen Genese – im Sinne eines medialen Ursprungs – aus Sicht der etablierten Wissenschaft 
nicht nachvollziehbar oder nicht reproduzierbar ist. Diese Fragestellung ist anschlussfähig an die Dis-
kussionen im Werk „An den Grenzen der Erkenntnis. Handbuch der wissenschaftlichen Anomalistik“, 
in dem zahlreiche renommierte Autorinnen und Autoren sich mit epistemologisch schwer einzuord-
nenden Phänomenen auseinandersetzen. Dort heißt es: 

„Bei den gesellschaftlichen Diskursen über anomalistische Erfahrungen und Phänomene […] 
geht es meist darum, was jeweils zu seiner Zeit als ‚wirklich‘ gelten kann und was nicht. Das 
auf diese Frage antwortende kulturelle Wirklichkeitswissen wird immer diskursiv produziert 
und verbreitet, es wird legitimiert und institutionalisiert, seine Geltung durchsetzt und abge-
sichert. Was jeweils ganz konkret als ‚wirklich‘ gilt, ist vom Verlauf dieser Diskurse anhängig, 
wechselt von Kultur zu Kultur und auch zwischen verschiedenen historischen Epochen.“ (Ma-
yer, Schetsche, Schmied-Knittel, Vaitl, 2015, S. 8) 

Das Gesamtwerk „Mediale Schriften“ Nowotnys bezieht sich auf die von Nowotny postulierte „wahre 
Beschaffenheit“ des Menschen, verstanden als Zusammensetzung aus Körper, Geist und Seele (vgl. 
Nowotny, 2013). Nowotny geht dabei von einem ontologisch einheitlichen Menschenbild aus: Der 
Mensch ist nicht als Addition einer physischen Komponente und einer nicht‑materiellen Komponente 
– Seele und Geist – zu verstehen, sondern als untrennbare Einheit. Diese Konzeption impliziert, dass 
körperliche Phänomene, psychische Prozesse und spirituelle Erfahrungen nicht isoliert analysiert wer-
den sollten, sondern in ihrer wechselseitigen Interaktion. Aus psychotherapiewissenschaftlicher Per-
spektive eröffnet dies einen holistischen Zugang, in dem somatische, psychische und metaphysische 
Dimensionen gemeinsam als Grundlage individueller Lebensvollzüge betrachtet werden. 

3 Parallelen und Abgrenzungen zur individualpsychologischen Tradition 

Auf den ersten Blick zeigt sich eine Nähe zum individualpsychologischen, ganzheitlichen Menschenbild, 
das den Menschen ebenfalls durch die Dimensionen Körper, Geist und Seele charakterisiert. Sowohl in 
tiefenpsychologischen Therapieansätzen als auch in den Medialen Schriften Nowotnys wird der Ur-
sprung von Krankheit – im weiten Sinn somatisch, psychisch und existentiell verstanden – im Zusam-
menwirken dieser Anteile verortet. 

 Gleichzeitig ist darauf hinzuweisen, dass die in den Medialen Schriften verwendeten Begriffe „Körper“, 
„Geist“ und „Seele“ nicht deckungsgleich mit den in der individualpsychologischen Psychotherapie 



 

Seite - 66 - 

ZfPFI 

Zeitschrift für freie psychoanalytische 
Forschung und Individualpsychologie 

12. Jahrgang/Nummer 2, Dezember 2025  
ISSN 2313-4267  

DOI 10.15136/2025.12.2.61-82 

  

 
etablierten Definitionen sind. Auch war für eine wissenschaftliche Auseinandersetzung mit dem Werk 
der Medialen Schriften eine klare Definitionstrennung der Begriffe Spiritualität und Transzendenz er-
forderlich. Für eine psychotherapiewissenschaftliche Rezeption ist daher eine präzise begriffliche Klä-
rung erforderlich, um Missverständnisse und vorschnelle Parallelsetzungen zu vermeiden. 

3.1 Der Körper:  

Nowotny beschreibt den Körper zwar als rein materielle und vergängliche Instanz, rückt ihn aber 
gleichzeitig in ein Beziehungsgefüge, in dem die Seele als Bindeglied zwischen Geist und Körper fun-
giert und der Körper als Medium der Manifestation geistiger Inhalte verstanden wird. Damit nähert 
sich seine Position phänomenologischen und psychosomatischen Ansätzen an und zielt auf eine Über-
windung des Körper-Seele-Dualismus. 

Insgesamt wird argumentiert, dass eine solche mehrdimensionale Körperkonzeption – materiell, phä-
nomenologisch und metaphysisch – ein erhebliches Heilungspotenzial hat und für die psychothera-
peutische Theoriebildung und Praxis fruchtbar gemacht werden kann. 

In der Individualpsychologie wird – an Descartes anschließbar – der Körper zunächst als ausgedehntes, 
materielles Objekt beschrieben, als res externa, das naturwissenschaftlich erfassbar ist (Heisterkamp 
& Kühn, 1995, S. 291). 

Nowotny (2013) definiert den Körper in ähnlicher Weise als rein materielle, vergängliche Instanz, wo-
bei er zugleich anmerkt, dass nichts „wirklich“ vergeht, sondern nur die Gestalt wechselt. 

In einer weiteren, phänomenologischen Ebene wird der Körper als Korrelat subjektiver Bewusstheit 
und Intentionalität verstanden. Der Leib ist nicht nur Objekt, sondern Medium der Welterfahrung und 
„Instrumentarium, um transzendent oder ekstatisch in die Welt hinein zu handeln“ (Heisterkamp & 
Kühn, 1995, S. 292). 

In einer dritten, radikal subjektiven Perspektive wird der Körper primär über Affekte (Freude, Schmerz, 
Emotionen) erschlossen. Diese Feststellung knüpft an Alfred Adlers Auffassung an, die in den Sympto-
men des Körpers einen „Organdialekt“ versteht (Adler 1912c/1928n), der nonverbal anzeigt, wie der 
Geist Situationen beurteilt und beantwortet. Hier deutet sich eine Überwindung des Körper‑Seele‑Du-
alismus an und ein psychosomatisches Verständnis von Krankheit. 

Obwohl Nowotny den Körper zunächst materialistisch definiert, entwickelt er eine ganzheitliche Sicht, 
in der die Seele als Bindeglied zwischen Geist und Körper fungiert und dieser als Instrument verstanden 
wird, durch das sich das „innewohnende Geistwesen“ in der Welt erfahren kann. Nowotny sieht kör-
perliche Ausdrücke als Manifestationen von Seele und Geist an. 

Damit nähert sich sein Körperverständnis phänomenologischen und psychosomatischen Konzepten 
und unterstützt die Idee, dass körperliche Erkrankungen über seelische Prozesse nachhaltig beeinflusst 



 

Seite - 67 - 

ZfPFI 

Zeitschrift für freie psychoanalytische 
Forschung und Individualpsychologie 

12. Jahrgang/Nummer 2, Dezember 2025  
ISSN 2313-4267  

DOI 10.15136/2025.12.2.61-82 

  

 
bzw. geheilt werden können. Gleichzeitig ist aus psychotherapeutischer Sicht eine klare Abgrenzung 
von Nowotnys Ansichten von Geistwesen notwendig. Die Überwindung des Körper‑Seele‑Dualismus 
und die Anerkennung des Körpers als Ausdrucks- und Vermittlungsinstanz geistig‑seelischer Prozesse 
eröffnet allerdings therapeutisches Heilungspotenzial, das sowohl in psychosomatischen Konzepten 
als auch in Nowotnys Medialen Schriften zentral ist 

3.2 Die Seele 

In Nowotnys Medialen Schriften nimmt die Seele eine zentrale Rolle ein. Sie sei unsterblich, zwischen 
Geist und Körper vermittelnd, könne jedoch im Unterschied zum Geist erkranken und gilt als eigentli-
cher Ursprungsort sowohl psychischer als auch somatischer Störungen. Heilung – im körperlichen wie 
im psychischen Sinn – soll daher primär über die Seele erfolgen, damit sich eine von Beginn an „ge-
sunde“ Persönlichkeit und ein „wahres Selbst“ im Leben und im Körper ausdrücken können. Die Seele 
wird somit zum privilegierten therapeutischen Zielbereich, der Körper zur Manifestation seelischer 
Prozesse. 

Dabei finden sich zentrale Unterschiede des Seelenbegriffs zur individualpsychologischen Tradition. 

Bei Nowotny wird die Seele als unsterbliche und damit als eigenständige, metaphysische Instanz dar-
gestellt. Sie bildet das Bindeglied zwischen unsterblichem Geist und sterblichem Körper. Die Individu-
alpsychologie nach Adler beschreibt den Begriff der Seele primär als das seelische/psychische Funkti-
onieren des Organismus im Kontext von Bewegung, Umweltbezug und Zielgerichtetheit. 

Für Alfred Adler (1927a/2015, S. 23) steht die Seele in enger Beziehung zur freien Bewegung1: Je aus-
geprägter Beweglichkeit, Vernunft und freier Wille, desto höher der Entwicklungsstand des Seelenle-
bens. Diesem Gedanken folgend, wird anhand der genannten Parameter die Möglichkeit zur Weiter-
entwicklung der eigenen Seele beschrieben. Adler betont, dass ein isoliertes Seelenleben undenkbar 
ist. Seelisches Leben ist immer mit der Umwelt verknüpft, nimmt Anregungen von außen auf und ant-
wortet darauf und verfügt über Kräfte, die dem Organismus helfen, sich in und mit der Umwelt zu 
behaupten (Adler 1927a/2015, S 24). 

Der Körper und seine Bewegungen ist für Adler die einzige Möglichkeit, wie sich die Seele in der Welt 
manifestiert, erfahren und entwickeln kann. Körper und Seele sind daher funktional untrennbar. 

Die Seele ist für Adler immer „in Bewegung“, sie strebt – bewusst oder unbewusst – einem Ziel zu. 
Dieses Ziel wird individualpsychologisch über den jeweiligen Lebensstil beschrieben: ein überdauern-
des, sinnorientiertes Muster des Sich-Verhaltens zur Welt.  

 
1 Zum Begriff der Bewegung in der Individualpsychologie: D. Geißler, 2018. 
 



 

Seite - 68 - 

ZfPFI 

Zeitschrift für freie psychoanalytische 
Forschung und Individualpsychologie 

12. Jahrgang/Nummer 2, Dezember 2025  
ISSN 2313-4267  

DOI 10.15136/2025.12.2.61-82 

  

 
Für eine psychotherapiewissenschaftliche Auseinandersetzung mit den Medialen Schriften ist Adlers 
Position vor allem deshalb bedeutsam, weil sie ein ganzheitliches Menschenbild (Körper-Seele-Bezug 
zur Umwelt) vertritt, die Seele dabei allerdings nicht spekulativ-jenseitig, sondern immanent, relational 
und entwicklungsorientiert fasst und damit eine Brücke schlägt zwischen klassischen Seelenkonzepten 
und einem empirisch anschlussfähigen Verständnis von psychischer Entwicklung und Sinnorientierung. 

Dies beeinflusst auch das Krankheitsverständnis in der Individualpsychologie und in den Medialen 
Schriften. Bei Nowotny geht Krankheit, somatisch wie psychisch, letztlich immer auf eine „kranke 
Seele“ zurück. Psychotherapie zielt hier nicht primär auf Persönlichkeitsentwicklung, sondern auf „Hei-
lung der Seele“, damit sich eine bereits voll entwickelte, gesunde Persönlichkeit zeigen kann. 

In der Individualpsychologie sind Seele und Psyche eng gekoppelt; es geht um die Entwicklung und 
Korrektur eines Lebensstils, um Kompensation von Minderwertigkeit und Förderung von Gemein-
schaftsgefühl. 

Krankheit wird nicht als Beschädigung einer metaphysischen Instanz verstanden, sondern als Ausdruck 
eines fehlgeleiteten Ziel- und Beziehungsmodus. 

Für die psychotherapiewissenschaftliche Betrachtung der Medialen Schriften bedeutet dies zu beach-
ten, dass Nowotnys Seelenbegriff den Fokus von einer primär psychologischen auf eine ontologisch-
metaphysische Ebene verschiebt, auf der die Seele als eigenständige, unsterbliche und heilungsrele-
vante Instanz zwischen Geist und Körper fungiert. 

Der Seelenbegriff ist in Nowotnys Medialen Schriften deutlich spirituell-metaphysisch aufgeladen, da 
sie eine Verbindung zur geistigen Welt beschreibt, Anfälligkeit für „geistige“ Einflüsse in sich birgt und 
Informationen über verschiedene Inkarnationen hinweg in sich trägt. 

Die Seele wird als transzendentes Medium beschrieben, das zugleich verletzlich, aber zugleich Quelle 
der Lebenskraft ist. 

In der Individualpsychologie ist der Seelenbegriff stärker psychologisch-anthropologisch gefasst und 
an das Unbewusste, an Beweglichkeit, Vernunft und freien Willen gebunden. 

Spirituelle und metaphysische Dimensionen treten deutlich in den Hintergrund zugunsten eines le-
bensweltlich-pragmatischen Verständnisses. 

3.3 Der Geist 

Der Geistbegriff wird in Alltagssprache, Philosophie und Spiritualität uneinheitlich verwendet: Be-
wusstsein, Verstand, „Gespenst“, Seele etc. Gemeinsamer Nenner ist seine immaterielle Natur. Nowo-
tny entwickelt in den Medialen Schriften ein spezifisches Konzept: Der Geist ist ein individuelles Geist-
wesen, unsterblich, unzerstörbar, zur Entwicklung bestimmt und Träger von Persönlichkeit und freiem 
Willen. Er bewohnt den Körper, wirkt über das Verbindungsglied der Seele und erscheint im irdischen 



 

Seite - 69 - 

ZfPFI 

Zeitschrift für freie psychoanalytische 
Forschung und Individualpsychologie 

12. Jahrgang/Nummer 2, Dezember 2025  
ISSN 2313-4267  

DOI 10.15136/2025.12.2.61-82 

  

 
Denken und Handeln, ohne mit Intellekt oder Gehirn identisch zu sein. Inkarnation, Lebensumstände 
und Entwicklung des Geistes werden bei ihm als Ausdruck eines metaphysischen Entwicklungsplans 
und einer jenseitigen Ordnung verstanden. 

 Eine psychotherapiewissenschaftliche Arbeit grenzt sich davon ab und verwendet den Terminus 
„Geist“ im psychotherapiewissenschaftlichen, insbesondere individualpsychologischen Sinn (kognitive 
und intentionale Prozesse), während metaphysische Annahmen über Geistwesen ausdrücklich als 
nicht empirisch überprüfbar und damit der Psychotherapiewissenschaft entzogen markiert werden. 
Transzendenz wird in diesem Rahmen als heuristischer Begriff für das Überschreiten des unmittelbar 
Empirischen, zum Beispiel Unbewusstes, Sinnfragen, archetypische Muster, und nicht als ontologische 
Bestätigung von Geistern verstanden. 

Bei Nowotny zeigt sich der Geist als eigenständige, nicht‑physische Entität, das Geistwesen: unsterb-
lich, unzerstörbar, jenseits der materiellen Welt existierend; es ist Träger von Persönlichkeit und freiem 
Willen; Intellekt und logisches Denken sind Produkte des physischen Gehirns. Sie sind Ausdrucksfor-
men des Geistwesens, aber nicht mit diesem identisch. Der Ursprung des freien Willens liegt im 
nicht‑physischen Geist, nicht in neuronalen Prozessen. Inkarnationen des Geistes in den Körper sind 
nur eine Phase eines größeren jenseitigen Lebenszusammenhangs. 

In der Individualpsychologie ist der Geist kein eigenständiges metaphysisches Wesen, sondern eine 
Bezeichnung für psychische, kognitive und intentionale Funktionen im Rahmen eines immanenten, 
psychologisch verstehbaren Subjektmodells. Der Geist wird primär als Funktion des psychischen Appa-
rats und des „Lebensstils“ verstanden; Willensentscheidungen sind im Rahmen biografischer, sozialer 
und psychodynamischer Bedingungen verortet, nicht in einer eigenständigen metaphysischen Instanz. 

Für die psychotherapiewissenschaftliche Argumentation ist daher eine klare begriffliche Trennung er-
forderlich: 

Der Artikel verwendet „Geist“ im individualpsychologischen Sinn (kognitive, intentionale, sinnstiftende 
Funktionen), während Nowotnys metaphysischer Geistbegriff nur referiert wird, wenn explizit auf sein 
Modell des Geistwesens eingegangen wird. 

4 Historische Anschlussstellen: C.G. Jung und die geistige Dimension 

 Bereits vor Nowotny finden sich in der psychotherapiewissenschaftlichen und psychologischen Tradi-
tion Ansätze, die eine integrative Sicht auf körperliche, seelische und geistige Dimensionen des Men-
schen vertreten. Carl Gustav Jung (2021, S. 12) verweist 1933 auf die Idee, 

„[…] dass der Mensch eine substanzielle Seele habe, dass sie von göttlicher Natur und darum 
unsterblich sei, dass es eine eigene Seelenkraft gebe, […], dass es unkörperliche Geister gebe, 
mit denen die Seele verkehre, und eine geistige Welt jenseits unseres empirischen Diesseits, 



 

Seite - 70 - 

ZfPFI 

Zeitschrift für freie psychoanalytische 
Forschung und Individualpsychologie 

12. Jahrgang/Nummer 2, Dezember 2025  
ISSN 2313-4267  

DOI 10.15136/2025.12.2.61-82 

  

 
aus der der Seele eine Wissenschaft um geistige Dinge zukomme, deren Ursprünge in der sicht-
baren Welt nicht aufgefunden werden können.“ 

 Diese Passage ist bedeutsam: 

Sie markiert bei Jung eine explizite Öffnung von psychotherapeutischen Ansätzen für spirituelle An-
nahmen, ohne diese vollständig in empirische Kategorien aufzulösen. 

Er berührt mit dieser Stelle zentrale Motive der Medialen Schriften, insbesondere die Vorstellung, dass 
die Seele mit einer übergeordneten Welt in Beziehung stehe und aus dieser eine Form von Wissen 
oder Orientierung erhalte, die nicht auf empirische Ursachen im sichtbaren Bereich reduzierbar ist. 

Diese Vorstellung ist relevant für die psychotherapiewissenschaftliche Betrachtung von Spiritualität. 
Der Gedanke, dass die Seele in einem Kommunikationsverhältnis zu einer geistigen Sphäre stehe und 
daraus Unterstützung sowie Erkenntnis für das menschliche Leben beziehen könne, bildet einen Kern-
bestandteil von Nowotnys Werk. Für die Psychotherapiewissenschaft ist dies insofern relevant, als hier 
ein explizit spiritueller Deutungsrahmen vorgeschlagen wird, der das Verständnis von Krankheit, Hei-
lung und Entwicklung erweitert, die Beziehung von innerpsychischen Prozessen zu transzendent ver-
standenen Wirkkräften wie den Begriff der Intuition thematisiert und an historisch etablierte Kon-
zepte, wie jene von C. G. Jung, anschlussfähig bleibt. 

Die nähere Analyse dieser Konzeption soll nicht die postulierte Interaktion zwischen Seele und geisti-
ger Welt untersuchen, sondern Begriffe der Spiritualität und Transzendenz im Folgenden vertiefen und 
im Hinblick auf ihre theoretische Plausibilität und mögliche psychotherapeutische Relevanz diskutie-
ren. 

5 Relevanz der Spiritualität für die Psychotherapiewissenschaft  

Ob Wissenschaft jemals in der Lage sein wird, die Gesamtheit komplexer Wirklichkeitszusammenhänge 
vollständig zu erfassen, ist offen. Diese epistemische Begrenztheit bedeutet jedoch nicht, dass Phäno-
mene, die sich gegenwärtig einer erklärenden Integration in bestehende Theorierahmen entziehen, 
grundsätzlich vom Gegenstandsbereich seriöser Wissenschaft ausgeschlossen werden müssen. Ebenso 
wenig folgt daraus, dass eine verantwortliche Wissenschaft die psychische oder existentielle Wirkung 
solcher Phänomene auf Individuen kategorisch negiert. 

Gerade aus psychotherapiewissenschaftlicher Perspektive liegt die Annahme nahe, dass Themen, die 
für das Erleben, die Sinnkonstruktion und die Bewältigungsstrategien von Menschen bedeutsam sind 
– einschließlich spiritueller oder metaphysischer Deutungsmuster –, einer reflektierten wissenschaft-
lichen Betrachtung zugänglich gemacht werden sollten. Eine solche Offenheit erlaubt es, potenzielle 
Wechselwirkungen und wechselseitige Bereicherungen zwischen spirituellen und wissenschaftlichen 
Denkformen zu analysieren, statt diese a priori als inkompatibel zu behandeln. Besonders im Kontext 



 

Seite - 71 - 

ZfPFI 

Zeitschrift für freie psychoanalytische 
Forschung und Individualpsychologie 

12. Jahrgang/Nummer 2, Dezember 2025  
ISSN 2313-4267  

DOI 10.15136/2025.12.2.61-82 

  

 
von Heilungs- und Entwicklungsprozessen berichten zahlreiche Personen von einer subjektiven Ge-
winnbringung durch Konzepte, die sowohl an empirische als auch an metaphysische Deutungsange-
bote anschlussfähig sind. 

Dieses Spannungsfeld zwischen metaphysischer Sinnsuche und rational-wissenschaftlicher Welter-
schließung ist keineswegs neu, sondern etwa in der Literatur und Geistesgeschichte prominent thema-
tisiert worden. Ein klassisches Beispiel bietet Goethes „Faust“, in dem die Spannung zwischen einer 
transzendent ausgerichteten Erkenntnissuche und einer auf das Irdische fokussierten Lebenspraxis 
modelliert wird. Safranski (1999) beschreibt diese Dynamik folgendermaßen: 

„Mephisto, den wir zuerst als verneinenden Geist kennen gelernt haben, wird durch diese 
Wette zum produktiven Prinzip. Zwischen Faust und Mephisto gibt es genau jene polare Span-
nung, die zur Steigerung führt. […] Im Zusammenspiel des Metaphysikers Faust und des Rea-
listen Mephisto zeigt sich das Betriebsgeheimnis der Moderne. Wir werden nämlich Zeuge, 
wie die ehemals vertikal gerichtete Strebung in die Horizontale umgebogen und dadurch in 
unerhörte Spannung versetzt wird. Die Moderne will nicht mehr hinauf, sondern hinaus; sie ist 
nicht mehr kosmisch gesinnt, sondern global. So vollzieht sich vor unseren Augen die folgen-
reiche Umwandlung des metaphysischen Furors in eine Antriebskraft für die zivilisatorische 
Weltbemächtigung. […]. In der Schule des Mephisto wird Faust zu einem Metaphysiker, der 
die Welt nicht übersteigt, sondern obsessiv in ihr aufgeht“ (Safranski, 1999, S. 4). 

Diese Interpretation macht deutlich, dass die produktive Spannung zwischen metaphysischem Streben 
und realistischer Weltorientierung ein zentrales Strukturmoment der Moderne bildet. Übertragen auf 
psychotherapiewissenschaftliche Fragestellungen eröffnet sich hier ein theoretischer Rahmen, in dem 
metaphysische Deutungsformen nicht primär als Störung oder Irrtum, sondern auch als Ressource und 
Gegenstand reflexiver wissenschaftlicher Analyse erscheinen können. 

6 Metaphysische Narrative als Ressource: Nowotnys Mediale Schriften 

Vor diesem Hintergrund bieten metaphysisch orientierte Texte – wie die Medialen Schriften Karl 
Nowotnys – eine alternative Perspektive auf Sinn- und Identitätsbildung. Nowotny postuliert die Exis-
tenz des Göttlichen als einer Macht, die die physisch erfahrbare Wirklichkeit transzendiert, und ver-
bindet dies mit einer Deutung des Lebenssinns, der sich in der Entwicklung des Menschen in und mit 
der Gemeinschaft manifestiert. 

Bedeutsam ist in diesem Zusammenhang das Konzept der Berufung. Nowotny beschreibt Berufung als 
ein sich aus innerer Resonanz ergebendes Lebensfeld, dem sich ein Mensch mit aufrichtigem Interesse 
zuwendet. In dem Maße, in dem Individuen Tätigkeiten verfolgen, die ihr Inneres berühren, entsteht 
eine dynamische Wechselwirkung, in welcher sowohl das Individuum als auch die Gemeinschaft profi-
tieren. Damit betont er für das Individuum die Bedeutung einer Tätigkeit oder Beschäftigung, die vom 



 

Seite - 72 - 

ZfPFI 

Zeitschrift für freie psychoanalytische 
Forschung und Individualpsychologie 

12. Jahrgang/Nummer 2, Dezember 2025  
ISSN 2313-4267  

DOI 10.15136/2025.12.2.61-82 

  

 
Einzelnen als erfüllend empfunden wird für einen für die Gesundheit und das Wohlbefinden förderli-
chen Lebensstil. 

Was gestaltet wird, wirkt auf das Selbst zurück, fördert innere Entwicklung und gewinnt dadurch an 
subjektiver Bedeutsamkeit (vgl. Kast, 2000, S. 42f.). 

Schulze (1996, S. 35) hebt ergänzend hervor, dass Menschen ihre eigene aktive Rolle beim Erleben 
häufig unterschätzen: „Man wird nicht nur beeindruckt, sondern man verarbeitet.“ Damit wird deut-
lich, dass Erlebnisse ihren Wert erst im Kontext subjektiver Bedeutungszuschreibung und Reflexion 
erhalten. Diese Reflexion ist mit geistiger Arbeit verbunden und erscheint oftmals anstrengender als 
der fortgesetzte Konsum äußerer Reize. 

 In der postmodernen Konstellation zeigt sich ein paradoxes Muster: Trotz erweiterter Wahlfreiheiten 
und vielfältiger Optionen der Lebensgestaltung bleibt das Nachdenken über das eigene Selbst oft ober-
flächlich, was ein Gefühl von Leere, „Nicht-genug-Haben“ oder „Nicht-genug-Sein“ begünstigt. Poten-
zielle Erfahrungen von Fülle und Ganzheit, die gerade in der Konfrontation mit innerer Leere entstehen 
könnten, werden nach außen projiziert und in einer Vielzahl von Erlebnissen vergeblich gesucht. Innere 
und äußere Welt kommen dabei nur unzureichend in einen produktiven Austausch; tiefgreifende Ent-
wicklungsschritte bleiben aus. Mit dieser Entwicklung einhergehend zeigen sich verschiedene gesell-
schaftliche Entwicklungen, die das Individuum des 21. Jahrhunderts vor neue Herausforderungen 
stellt. 

6.1  Fragmentierung und Fokusverlust 

Der Mangel an komplexer Reflexion lässt sich auch an der zunehmenden Spezialisierung innerhalb der 
Arbeitswelt ablesen. Wo Spezialisten ihre Expertise nicht mehr in Relation zu übergeordneten Zusam-
menhängen setzen, stellt sich die Frage, ob hochgradiges Fachwissen tatsächlich zur lebendigen Ent-
faltung menschlicher Existenz beiträgt oder eher zu Fragmentierung führt. 

In dieser Perspektive entsteht soziales und individuelles Leid weniger aus einem objektiven Mangel an 
Sinnangeboten als aus einem Mangel an Fokus. Sinnlosigkeit kann so verstanden werden als Leiden an 
einer Freiheit, die prinzipiell „alles auch anders“ möglich erscheinen lässt, ohne Orientierung zu geben 
(Weis, 1998, S. 105). Das subjektive Leiden resultiert nicht primär aus der Vielzahl der Optionen, son-
dern aus der Unklarheit darüber, welcher Weg das individuelle Selbst in seinem Dasein wirklich unter-
stützt. 

In den Medialen Schriften hebt Nowotny wiederholt die Notwendigkeit hervor, der eigenen Berufung 
zu folgen, um ein erfülltes Leben zu führen. Dabei wird betont, dass Berufung nicht notwendigerweise 
mit einer beruflichen Position identisch sein muss. Unterschiedliche Formen der Berufung – etwa in 
familiären Rollen, in professionellen Kontexten oder in ehrenamtlichen bzw. freizeitbezogenen Aktivi-
täten – sind von gleichem Wert. 



 

Seite - 73 - 

ZfPFI 

Zeitschrift für freie psychoanalytische 
Forschung und Individualpsychologie 

12. Jahrgang/Nummer 2, Dezember 2025  
ISSN 2313-4267  

DOI 10.15136/2025.12.2.61-82 

  

 
 Voraussetzung für die Entdeckung einer solchen Berufung ist die Fähigkeit, sich ohne übermäßige äu-
ßere Einflüsse den eigenen Interessen zuzuwenden und ihnen konzentrierte Aufmerksamkeit zu schen-
ken. In der gegenwärtigen Gesellschaft ist diese Fähigkeit jedoch oft beeinträchtigt: Viele Menschen 
haben – vermittelt durch soziale Normen, mediale Leitbilder und ökonomische Anforderungen – den 
Kontakt zu ihren eigenen Präferenzen weitgehend verloren. 

In diesem Zusammenhang wird auch die Gier thematisiert, vor der Nowotny warnt. Kast (2000, S. 44) 
formuliert: „Wenn es schon so viel Sinn gibt, möchte man allen Sinn haben. Dadurch kann man sich 
nicht mehr auf einige wenige Sinnoptionen einlassen und verpasst die Sinnerfahrungen erst recht.“ 
Gier lässt sich psychologisch als Reaktion auf die Angst vor dem „zu wenig Haben und Sein“ deuten. In 
einer Kultur, in der das Individuum als „seines Glückes Schmied“ gilt, entsteht schnell der Druck, stän-
dig mehr leisten zu müssen, um nicht benachteiligt zu sein. Diese Dynamik kann paradoxerweise ge-
rade davon abhalten, einer inneren Berufung zu folgen, insbesondere wenn diese mit prekären Berufs-
wegen, geringer gesellschaftlicher Anerkennung oder unentgeltlicher Tätigkeit verbunden ist. 

Die psychische Aufgabe besteht darin, aus den zahlreichen Möglichkeiten bestimmte Optionen zu-
gunsten einer als stimmig erlebten Berufung aufzugeben. Dieser Selektionsprozess setzt ein gewisses 
Maß an Urvertrauen voraus: Vertrauen in die eigene Entscheidungskompetenz, in die Angemessenheit 
der gewählten Lebensform und in eine grundlegende Sinnhaftigkeit der eigenen Biografie. 

6.2  Medien, Individualisierung und neue Formen der Standardisierung 

Ein weiteres Moment der postmodernen Situation betrifft die Rolle der Medien. Diese eröffnen schein-
bar unbegrenzte Möglichkeiten der Lebensgestaltung, vermitteln jedoch gleichzeitig implizite Normen 
dessen, was als „gelungenes“ oder „erstrebenswertes“ Leben gilt. Beck (1986, S. 210) weist darauf hin, 
dass dieselben Medien, die Individualisierung fördern, zugleich eine neue Standardisierung erzeugen. 
Diese erstreckt sich – unabhängig von spezifischen Medien – über breite Bereiche der modernen Ge-
sellschaft und verschiedene soziale Schichten (vgl. Schulze, 1996, S. 13–21). 

 Mit digitalen Plattformen und sozialen Netzwerken verstärkt sich dieser Prozess: Individuelle Entschei-
dungen folgen zunehmend „unsichtbaren Algorithmen“, die Präferenzen formen, Trends setzen und 
Vergleichsmaßstäbe etablieren. Die vermeintliche Freiheit der Wahl kann so in eine selbstgewählte 
Normierung umschlagen. Reckwitz (2017, S. 37–38) spricht in diesem Zusammenhang von einer „Stan-
dardisierung durch Vielfalt“, während Gergen (1996, S. 127) beschreibt, wie Menschen in zunehmen-
dem Maße zu „Imitationen“ werden, indem sie die Lebensmuster anderer in ihrem Gedächtnis tragen 
und nachahmen. 

Aus psychotherapiewissenschaftlicher Perspektive stellt sich hier die Frage, wie diese Prozesse Selbst- 
und Weltbilder, Sinnkonstruktionen sowie die Fähigkeit zur Entwicklung einer eigenständigen Beru-
fung beeinflussen. Spirituelle Konzepte können – kritisch reflektiert – einen Gegenhorizont bieten, der 



 

Seite - 74 - 

ZfPFI 

Zeitschrift für freie psychoanalytische 
Forschung und Individualpsychologie 

12. Jahrgang/Nummer 2, Dezember 2025  
ISSN 2313-4267  

DOI 10.15136/2025.12.2.61-82 

  

 
nicht auf permanente Optimierung und Vergleich, sondern auf Kohärenz, Verbundenheit und Trans-
zendenz zielt. 

7 Sinnhorizonte, Urvertrauen und Überwindung von Dualismen 

Nowotny zeigt in den Medialen Schriften verschiedene Wege, indem er sowohl die Möglichkeit der 
Überwindung von Leid im irdischen Dasein als auch auf metaphysischer Ebene ein jenseitiges Fortbe-
stehen in einer „herrlichen“ Dimension betont – sodass selbst der Tod nicht als trennendes, sondern 
als in einen größeren Ganzheitszusammenhang eingebettetes Moment erscheint. 

Was in seinen Schilderungen auffällt, ist die Entstehung von leidvollen Erfahrungen durch spannungs-
erzeugende Polaritäten und damit einhergehend die Möglichkeit zur Überwindung von Dualismen, um 
Entwicklung und dabei das Gefühl eines inneren Friedens zu verspüren. 

Spirituelle Überzeugungen können hier eine regulative Funktion übernehmen. Für gläubige Menschen 
kann der Glaube an eine höhere, ganzheitliche und wohlwollende Macht eine Form von Vertrauen 
ermöglichen, die von Neid und Konkurrenzdruck entlastet. Nowotny (2013, S. 279–286) betont die 
grundlegende Fairness Gottes und postuliert, dass es „nur einen Aufstieg“ gebe. Aus dieser Perspektive 
werden die Bedingungen der Geburt und die Lebensumstände nicht als willkürlich, sondern als in grö-
ßere Sinnzusammenhänge eingebettet verstanden. 

Auch verschiedene Formen von Religion vertreten oft solche Anschauungen.  

Eine derart gestaltete Lebensauffassung kann das Gefühl reduzieren, alle Verantwortung allein tragen 
zu müssen, Tendenzen zu Neid und Gier abschwächen und biografische Belastungen in einen überge-
ordneten Sinnzusammenhang integrieren. 

Damit kann Glaube – jedenfalls für religiös oder spirituell orientierte Personen – zur Stabilisierung von 
Urvertrauen und zur Bewältigung existentieller Krisen beitragen. Für Menschen, die Formen des reli-
giösen Glaubens ablehnen, stellt sich hingegen eher die Frage, welche funktionalen Äquivalente, wie 
zum Beispiel humanistische, existenzphilosophische oder gemeinschaftsbezogene Sinnhorizonte, 
diese Funktionen übernehmen können. 

Immer wieder scheint der menschliche Geist nach einer Möglichkeit zu suchen, Dualismen der mensch-
lichen Wahrnehmung zu überwinden. 

Religiöse, psychodynamische und spirituelle Deutungen von Leid, Schuld und Dualität spielen eine 
zentrale Rolle für das Verständnis menschlicher Existenz. Spannungen, die aus gegensätzlich wirken-
den Kräften resultieren, führen zu menschlichem Leidensdruck. In vielerlei Hinsicht lässt sich die Tie-
fenpsychologie als Konflikttheorie verstehen, die innere Spannungen beschreibt, welche aus gegen-
sätzlichen unbewussten Trieben und Wünschen hervorgehen. Dazu zählen etwa das Spannungsver-
hältnis zwischen Minderwertigkeitsgefühlen und Geltungsstreben ebenso wie Konflikte zwischen 



 

Seite - 75 - 

ZfPFI 

Zeitschrift für freie psychoanalytische 
Forschung und Individualpsychologie 

12. Jahrgang/Nummer 2, Dezember 2025  
ISSN 2313-4267  

DOI 10.15136/2025.12.2.61-82 

  

 
widerstreitenden Impulsen des Es und den normativen Vorgaben des Über-Ichs, deren Anforderungen 
einander widersprechen können (vgl. Rieken, 2020; 2024). 

Sigmund Freud geht davon aus, dass das sogenannte Böse als dem menschlichen Dasein inhärentes 
Prinzip zu verstehen ist. Vergleichbare Vorstellungen finden sich im Alten Testament, etwa in dem 
Psalmwort: „Siehe, ich bin als Sünder geboren, und meine Mutter hat mich in Sünden empfangen“ 
(Psalm 51, 7). Diese Parallelen zwischen religiösen und psychoanalytischen Menschenbildern verwei-
sen auf die Ausbildung einer spezifisch westlichen Schuldkultur, resultierend aus schwer auflösbaren, 
inneren Konflikten, aus denen es zuerst einmal kein Entkommen zu geben scheint (Rieken, 2020, S. 
80).  

Freud (1920g/2013) beschreibt in „Jenseits des Lustprinzips“ den Wiederholungszwang: auch leidvolle 
Erfahrungen werden repetitiv reinszeniert. Daraus leitet er den Todestrieb ab, verstanden als Tendenz 
zur Spannungsreduktion und Rückkehr in einen Zustand absoluter Ruhe. Lustprinzip und Todestrieb 
erscheinen als gegensätzliche Pole, die letztlich auf denselben Zweck – Ruhe oder Frieden – ausgerich-
tet sind. Damit wird der Dualismus zwischen dem Prinzip des Lust-, und des Todestriebs erstmals auf-
gelöst in einen spannungslösenden Zustand der Ruhe und des Friedens (Freud, 1920g/2013, 60).  

Dabei können Parallelen zwischen Psychoanalyse und christlicher Tradition aufgezeigt werden: Der 
beschriebene Wiederholungszwang lässt sich als fraktale Entsprechung einer übergeordneten gesell-
schaftlichen Dynamik verstehen, die phänomenologische Parallelen zwischen mittelalterlicher Sün-
denlehre und tiefenpsychologischen Konflikttheorien erkennen lässt: 

„Weil die christlichen Kulturen primär Schuldkulturen sind, wirkt die Sündenlehre als ,longue 
durée´ im Untergrund weiter und mutiert im Zeitalter der Säkularisierung und Individualisie-
rung allmählich zum ,Schuldgefühl´. Der Unterschied gegenüber dem Sündenbegriff besteht 
im Fehlen des moralischen Zeigefingers, die Gemeinsamkeit ist indes, Normen tatsächlich oder 
vermeintlich übertreten und deswegen ein schlechtes Gewissen zu haben. Das ist den Men-
schen nicht unbedingt bewusst, denn Schuldgefühle sind unangenehm, weil belastend, und 
werden daher oftmals verdrängt – doch Mentalitätsgeschichte befasst sich auch mit diesem 
,kollektiven Unbewussten´, […].“ (Rieken, 2020, S. 81) 

Der individuelle Wiederholungszwang erscheint damit eingebettet in eine historisch gewachsene men-
talitätsgeschichtliche Struktur, in der sich religiöse Schuldsemantiken in psychische Schuldgefühle 
transformieren und – häufig unbewusst – weiterwirken. 

Im Gegensatz zu Freuds Todestrieb betont Adler (1933a/2008, S. 46) das organisierende Streben des 
Lebens nach Ganzheit: „Es kann heute keinem Zweifel mehr unterliegen, daß alles, was wir als Körper 
bezeichnen, ein Streben zeigt, ein Ganzes zu werden. […] Auch die Elektronen sind nie im Ruhezustand, 
und ein Streben danach, wie Freud es für seine Anschauungen vom Todeswunsch postuliert, kann nir-
gendwo in der Natur gefunden werden.“ Leid und Widrigkeiten werden als Entwicklungsanreize 



 

Seite - 76 - 

ZfPFI 

Zeitschrift für freie psychoanalytische 
Forschung und Individualpsychologie 

12. Jahrgang/Nummer 2, Dezember 2025  
ISSN 2313-4267  

DOI 10.15136/2025.12.2.61-82 

  

 
verstanden. Wexberg (1987, S. 15) interpretiert Persönlichkeit als immanent zielgerichtete Einheit. 
Leid wird damit final – nicht kausal – gedeutet: als auf Ganzheit und Verbundenheit hin orientiert. Der 
Wiederholungszwang kann in diesem Verständnis eine korrigierende, kathartische Funktion haben, in-
dem er ungelöste Konflikte erneut aufruft, um Heilung zu ermöglichen. 

Die nur oberflächlich wahrgenommene Dualität der materiellen Welt ist es auch, die nach buddhisti-
schem Verständnis Spannung erzeugt und damit Leid hervorbringt (vgl. Park, 2006, S. 71–96). Zugleich 
geht der Buddhismus davon aus, dass die Seele beziehungsweise der Kern des Geistes als grundsätzlich 
heil und unantastbar gegenüber den Krankheiten und Leiden der materiellen Welt zu betrachten ist 
(Borghardt & Erhart, 2016). Auch das Neue Testament lässt eine Deutung einer unversehrten Seele zu: 

Das Motiv der Schuld begleitet den Menschen durch seine Geschichte, wie zuvor skizziert wurde. Im 
Alten Testament wird von zahlreichen Gebeten und Bußritualen berichtet, die darauf abzielen, den 
ursprünglichen Bruch mit der Schöpfung zu überwinden. Angesichts der Größe Gottes können jedoch 
menschliche Opfer und menschliche Bußleistungen – gerade, weil sie von einem begrenzten und feh-
lerhaften Wesen stammen – letztlich nicht ausreichen. In der Logik der biblischen Überlieferung ist es 
daher Gott selbst, der in Jesus Christus, wie bereits im Alten Testament angekündigt, die Lösung bringt, 
durch die Schuld grundsätzlich aufgehoben werden kann. Paulus formuliert dies im Römerbrief folgen-
dermaßen: 

„[…] sie sind allesamt Sünder und ermangeln des Ruhmes, den sie vor Gott haben sollen, und 
werden ohne Verdienst gerecht aus seiner Gnade durch die Erlösung, die durch Christus Jesus 
geschehen ist. Den hat Gott für den Glauben hingestellt zur Sühne in seinem Blut zum Erweis 
seiner Gerechtigkeit, indem er die Sünden vergibt, die früher begangen wurden […].“ (Röm 3, 
23–26). 

Auch wenn es aus moderner Perspektive grausam erscheinen mag, dass der Sohn Gottes sterben 
musste, um die Verbindung zwischen Gott und Mensch wiederherzustellen, wird dieses Opfer inner-
halb der christlichen Tradition als einzige Möglichkeit verstanden: Die Größe der Buße muss der Größe 
Gottes und seiner Gerechtigkeit entsprechen, da diese Eigenschaften seinem innersten Wesen zuge-
schrieben werden. Folglich kann nur Gott selbst die erforderliche Größe der Buße erbringen, was er – 
dieser Logik folgend – dadurch realisiert, dass er in Gestalt seines Sohnes Christus, zugleich Gott und 
Mensch, den Tod erleidet. 

Darin liegt ein zentrales Moment der Befreiung des Menschen aus einer als angeboren verstandenen 
Schuld, das sich im mittelalterlichen Christentum jedoch nur begrenzt entfalten konnte. Zum einen 
zeigt sich hier die Macht eines gesellschaftlichen „Wiederholungszwangs“, der dazu führt, dass leid-
volle Zustände unreflektiert tradiert und erneut durchlebt werden; zum anderen wird deutlich, dass 
Schuld auch eine selbstwertstabilisierende Funktion haben kann. Selbst Schuld zu tragen, impliziert 
nämlich, prinzipiell wirksam handeln zu können (Rieken, 2020, S. 81), während das Eingeständnis, 



 

Seite - 77 - 

ZfPFI 

Zeitschrift für freie psychoanalytische 
Forschung und Individualpsychologie 

12. Jahrgang/Nummer 2, Dezember 2025  
ISSN 2313-4267  

DOI 10.15136/2025.12.2.61-82 

  

 
durch Christus gerettet worden zu sein, die Anerkennung einschließt, aus eigener Kraft dem göttlichen 
Anspruch niemals zu genügen. 

Um die durch Christi Opfer angebotene „Lösung“ annehmen zu können, erscheint es hilfreich, Stelz-
ners Ausführungen zum Prinzip der Zwei, des Anderen, zu betrachten (Stelzner, 2025, S. 100–127): 
Wenn Gott als das Sein aller Dinge verstanden wird, ist er mit Ganzheit und Einheit gleichzusetzen. Um 
sich selbst erfahren zu können, ist eine Art Sich‑Teilen und Hervortreten notwendig, also das Eintreten 
in Existenz. Der Mensch, der durch seine bewusste Existenz aus der Einheit hervortritt und damit zu 
etwas „Anderem“ als Gott wird, ist, diesem Gedankengang folgend, zugleich Teil Gottes und damit heil. 
Diese Doppelstruktur wird im Christentum exemplarisch in der Figur Jesu Christi zum Ausdruck ge-
bracht, der zugleich ewiger Gott und sterblicher Mensch ist. In ihm ist der Mensch als Teil Gottes und 
der göttlichen Vollkommenheit gedacht, wodurch der Makel der Erbsünde aufgehoben erscheint. 

 Im Galaterbrief warnt Paulus vor einer erneuten Versklavung, die auch durch ein innerlich wirksames 
Schuldbewusstsein hervorgerufen werden kann: „Zur Freiheit hat uns Christus befreit! So steht nun 
fest und lasst euch nicht wieder das Joch der Knechtschaft auferlegen!“ (Gal 5,1). 

Narrative können das Selbstverständnis von Schuld, Freiheit, Ganzheit und innerer Unversehrtheit we-
sentlich prägen und damit sowohl Ressourcen wie Entlastung, Urvertrauen und innere Freiheit als auch 
Konfliktpotenziale wie rigide Schuldgefühle und Ambivalenz gegenüber Gnade für psychische Prozesse 
und therapeutische Arbeit darstellen. 

8 Dimensionen des ontologischen Seins 

Was sich sowohl in der Analyse der Medialen Schriften Karl Nowotnys als auch in der wissenschaftli-
chen Auseinandersetzung mit unterschiedlichen religiösen, spirituellen und transzendenten Erfahrun-
gen immer wieder zeigt, ist die dem ontologischen Seinsbegriff inhärente Tiefe. 

In den Gesundheitswissenschaften setzt sich zunehmend die Auffassung durch, dass Gesundheit ein 
mehrdimensionaler Prozess ist, der sich auf verschiedenen Seins-Ebenen vollzieht; damit gewinnt der 
Begriff Spiritualität an Bedeutung (vgl. Dorst, 2021, S. 18). 

Als Reaktion darauf haben sich seit dem 21. Jahrhundert neue Fachgebiete etabliert, insbesondere 
transpersonale Psychologie und transpersonale Psychotherapie, die auf spirituelle und religiöse Tradi-
tionen wie zum Beispiel Zen-Buddhismus und Hinduismus zurückgreifen, um die Erfahrung des Seins 
zu beschreiben. 

Diese Ansätze zielen auf eine Form der Wahrnehmung, in der das gesamte Sein in den Blick kommt 
und Gesetzmäßigkeiten relevant werden, „die gültig wären, wenn der ganze Kosmos auf einmal erfasst 
werden könnte“ (Fuhrmann, 2022) – im deutlichen Kontrast zur gewöhnlichen, auf einzelne Objekte 
fokussierten Alltagswahrnehmung. 



 

Seite - 78 - 

ZfPFI 

Zeitschrift für freie psychoanalytische 
Forschung und Individualpsychologie 

12. Jahrgang/Nummer 2, Dezember 2025  
ISSN 2313-4267  

DOI 10.15136/2025.12.2.61-82 

  

 
Für die Psychotherapiewissenschaft unterstreicht dies die Relevanz, spirituelle und transpersonale Di-
mensionen in Konzeptualisierung und Behandlung von Gesundheit und Krankheit mitzudenken. Dieser 
Wandel der Psychotherapiewissenschaft hin zu einer ernsthaften Auseinandersetzung mit Spiritualität 
und transzendenten Erfahrungen wird auch von dem bereits verstorbenen amerikanischen Psycholo-
gen Abraham Maslow beschrieben. Er beschreibt und untersucht sogenannte Gipfelerfahrungen. 
Maslow weist darauf hin, dass diese Form der transzendenten Erfahrungen keine Zeichen psychischer 
Störung sind, sondern typischerweise bei psychisch gesunden, stabilen Personen auftreten (Maslow, 
2014, S. 18). 

Mit seinem Konzept der „Gipfelerfahrungen“ beschreibt Maslow transzendente, tief erfüllende Erleb-
nisse, geprägt von Gefühlen von tiefer Verbundenheit mit dem Universum oder einer höheren Macht, 
die wissenschaftlich untersucht werden können, essentielle Wahrheiten über das Leben erschließen 
und wesentlich zur persönlichen Entwicklung und zum psychischen Wohlbefinden beitragen (Maslow, 
2014, S. 18f.). 

Auch Viktor Frankl prägt mit seiner logotherapeutischen Arbeit den Begriff der Selbsttranszendenz, 
den er als grundlegende Dimension menschlicher Sinnerfahrung beschreibt. Unter Selbsttranszendenz 
versteht er „den grundlegenden anthropologischen Tatbestand, daß Menschsein immer über sich 
selbst hinaus auf etwas verweist, das nicht wieder es selbst ist – auf etwas oder jemanden: auf einen 
Sinn, den da ein Mensch erfüllt, oder auf mitmenschliches Sein, dem er da begegnet“ (Frankl, 1987, S. 
201). Damit ist ein Zustand gemeint, der über das Ziel der persönlichen Selbstverwirklichung hinaus-
geht und auf das Bedürfnis ausgerichtet ist, Sinn sowie eine Verbindung zu übergeordneten, transzen-
denten Werten oder Zielen zu finden. 

Diese Konzeption markiert einen paradigmatischen Wandel in der theoretischen Modellierung von 
Persönlichkeitsentwicklung. Während das Individuum auf der Stufe der Selbstverwirklichung primär 
bestrebt ist, seine intrinsischen Potenziale zu entfalten – mit der Gefahr einer Fokussierung auf 
Selbstoptimierung und damit einhergehender Tendenz zur Selbstzentrierung –, ist Selbsttranszendenz 
durch eine Dezentrierung des Ichs gekennzeichnet. Die Befriedigung eigener Bedürfnisse tritt zuguns-
ten einer altruistischen Orientierung zurück, die sich beispielsweise in sozialem Engagement, spirituel-
ler Hingabe oder der Einbettung in übergeordnete Sinnzusammenhänge manifestieren kann (Schnell, 
2025, S. 51f.). Frankl zufolge gelangt der Mensch erst dann zu Ganzheit, das heißt zu seinem „wahren 
Sein“, wenn er sich selbst vergisst (Frankl, 1987, S. 213). 

Auch Abraham Maslow erweitert seine ursprüngliche Konzeption der Selbstverwirklichung im Rahmen 
der Bedürfnishierarchie um die Dimension der Selbsttranszendenz (Schnell, 2025, S. 51) und positio-
niert diese als höchste Stufe seiner Überlegungen. Hier zeigt sich eine Parallele zu individualpsycholo-
gischen entwicklungspsychologischen Modellen, in denen die höchste Entwicklungsstufe als „Mensch-
heits-Wir“ beschrieben wird (Stephenson, 2011, S. 132–135). Mit zunehmender Reifung des Bewusst-
seins wächst demnach das Bestreben, die Grenzen des Egos zu überschreiten und ein Gefühl der 



 

Seite - 79 - 

ZfPFI 

Zeitschrift für freie psychoanalytische 
Forschung und Individualpsychologie 

12. Jahrgang/Nummer 2, Dezember 2025  
ISSN 2313-4267  

DOI 10.15136/2025.12.2.61-82 

  

 
Verbundenheit mit einer umfassenderen Ganzheit des Seins zu erleben. Während Selbstverwirklichung 
vor allem auf die Entfaltung eigener Potenziale und Talente zielt, impliziert Selbsttranszendenz das 
Streben, das individuelle Selbst zu überschreiten und sich mit etwas Größerem zu verbinden – etwa 
mit höheren ethischen Prinzipien, Werten, Zielen oder einer Gemeinschaft. Entsprechende Motive fin-
den sich sowohl in Maslows Selbsttranszendenz-Konzept als auch in Nowotnys Darstellungen in den 
Medialen Schriften. 

Selbsttranszendenz ist eng mit der Suche nach einem vertieften Lebenssinn verknüpft. Personen, die 
Erfahrungen der Selbsttranszendenz machen, zeigen sich häufig motiviert, über ihr eigenes Wohl hin-
aus zu denken und zu handeln und sich dafür einzusetzen, das Leben anderer zu verbessern oder einen 
positiven Beitrag zur Welt zu leisten. Ein zentrales Kennzeichen dieses Prozesses besteht in der Ausbil-
dung empathisch‑altruistischer Kompetenzen, die mit einer Erweiterung des Selbstkonzepts einher-
geht. Diese äußert sich in einer intensivierten Verbundenheit mit Mitmenschen und kollektiven Syste-
men, wodurch die Grenzen des individuellen Ichs relativiert werden. Die damit verbundene Dekon-
struktion der Ich-Zentriertheit führt zu einer erweiterten Identifikationsbasis, die über die rein körper-
lich‑materielle Existenz hinausreicht und eine Einbettung in übergeordnete soziale wie spirituelle Kon-
texte ermöglicht. Maslow beschreibt Selbsttranszendenz in diesem Sinne auch als Erfahrung der Ein-
heit mit der Welt oder dem Universum, die sich in spirituellen oder mystischen Erfahrungen nieder-
schlagen kann, in denen sich Individuen mit etwas Größerem als sich selbst verbunden erleben. 

Maslows Konzeptualisierung der Selbsttranszendenz verdeutlicht sein Anliegen, positiv‑entwicklungs-
orientierte Aspekte menschlicher Erfahrung und das Streben nach höheren Zielen – auch im Kontext 
von Spiritualität – stärker in den Fokus psychologischer Forschung zu rücken. Durch die Anerkennung 
von Selbsttranszendenz als eigenständiger Dimension werden neue Perspektiven auf Motivation und 
Verhalten eröffnet, die mithilfe spiritueller Erfahrungsweisen und ihrer sinnstiftenden Funktion eine 
zusätzliche Bereicherung erfahren können für jene, welche diesen Phänomenen offen gegenüberste-
hen. 

Brigitte Dorst (2021, S. 7 – 14) beschreibt parallel einen gesellschaftlichen Paradigmenwechsel, der zu 
einer stärkeren Öffnung der Wissenschaft für transzendente und spirituelle Themen führt; besonders 
Psychologie und Medizin sind von der Überwindung früherer Gegensätze zwischen Wissenschaft und 
Spiritualität betroffen. 

Dieses erweiterte Ganzheitsverständnis ist bereits bei C. G. Jung angelegt, wird in spirituellen Texten 
wie den Medialen Schriften Nowotnys vorweggenommen und von späteren Psychologen wie Maslow 
bestätigt, die zeigen, dass Spiritualität die psychotherapiewissenschaftliche Forschung um deren Ver-
ständnis vom menschlichen Sein entscheidend bereichern kann. 



 

Seite - 80 - 

ZfPFI 

Zeitschrift für freie psychoanalytische 
Forschung und Individualpsychologie 

12. Jahrgang/Nummer 2, Dezember 2025  
ISSN 2313-4267  

DOI 10.15136/2025.12.2.61-82 

  

 

9 Zusammenfassung 

Aus psychotherapiewissenschaftlicher Perspektive ergibt sich vor dem Hintergrund eines ganzheitlich 
verstandenen Menschenbildes, wie es in den Medialen Schriften Nowotnys beschrieben wird, die Auf-
gabe, Personen dabei zu unterstützen, erlebte Schuld, innere Fragmentierung und Vorstellungen 
grundlegender Unzulänglichkeit so zu bearbeiten, dass Erfahrungen von Kohärenz, Selbstakzeptanz 
und innerer Ganzheit möglich werden. Psychotherapie versteht sich damit nicht als Instanz, die Voll-
kommenheit herstellt, sondern als professioneller Rahmen, in dem Prozesse der Integration, Versöh-
nung mit sich selbst und eine realistische, nicht-defizitäre Sicht auf das eigene Sein gefördert werden. 

Metaphysische Narrative, wie in Nowotnys Medialen Schriften, bieten alternative Sinn- und Vertrau-
enshorizonte, die subjektiv stabilisierend wirken können. Die Analyse solcher Narrative kann ein ver-
tieftes Verständnis für die Weise ermöglichen, wie manche Patienten Berufung, Freiheit, Verantwor-
tung und Leiden deuten. 

Postmoderne Phänomene des 21. Jahrhunderts wie Erlebniskonsum, Standardisierung durch Vielfalt 
und Identität als Imitation anderer Lebensmuster können in einen größeren transzendenten und exis-
tentiellen Kontext gestellt werden, wodurch ihnen im psychotherapeutischen Kontext begegnet wer-
den kann. 

Damit wird deutlich, dass die Auseinandersetzung mit spirituellen Konzepten kein randständiges 
Thema, sondern ein genuin psychotherapiewissenschaftliches Anliegen ist: Sie erlaubt es, Formen mo-
derner Sinnsuche, beruflicher und existentieller Orientierung sowie die Rolle von Urvertrauen, Gier, 
Angst und Transzendenz differenziert zu erfassen und in therapeutische Theorie und Praxis zu integ-
rieren. 

Literatur 

Adler, Alfred (1912c/1928n). Organdialekt. In Alfred Adler, Carl Furtmüller (Hrsg.), Heilen und Bilden 
(S. 122–130). München: Bergmann. 

Adler, Alfred (1927a/2015). Menschenkenntnis. Studienausgabe. Bd. 5. Herausgegeben von Jörg Rü-
edi. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht. 

Adler, Alfred (1933a/2008). Der Sinn des Lebens (1933) Religion und Individualpsychologie (1933). In 
Studienausgabe, Bd. 6 (S. 7–176). Hrsg. von Reinhard Brunner, Ronald Wiegand. Göttingen: 
Vandenhoeck & Ruprecht. 

Beck, Ulrich (1986). Risikogesellschaft. Auf den Weg in eine andere Moderne. Frankfurt am mein: Suhr-
kamp. 



 

Seite - 81 - 

ZfPFI 

Zeitschrift für freie psychoanalytische 
Forschung und Individualpsychologie 

12. Jahrgang/Nummer 2, Dezember 2025  
ISSN 2313-4267  

DOI 10.15136/2025.12.2.61-82 

  

 
Dorst, Brigitte (2021). Einleitung von Brigitte Dorst. In Brigitte Dorst (Hrsg.), Schriften zu Spiritualität 

und Transzendenz (S. 7–24). Ostfildern: Patmos, Ostfildern. 

Frankl, Viktor E. (1987). Ärztliche Seelsorge: Grundlagen der Logotherapie und Existenzanalyse. Frank-
furt am Main: Fischer. 

Freud, Sigmund (1920g/2013). Jenseits des Lustprinzips. Ditzingen: Reclam. 

Fuhrmann, Jörg (2022). Transpersonale Psychologie & Spiritualität. https://freiraum-institut.ch/philo-
sophie-ethik/transpersonale-psychologie-spiritualitaet/ [22.12.2025]  

Geißler, Daniel (2018). Bewegende Individualpsychologie. Körperliche Aktivität als gesundheitsför-
derndes Element in der Psychotherapie. Gießen: Psychosozial-Verlag. 

Gergen, Kenneth J. (1996). Das übersättigte Selbst. Identitätsprobleme im heutigen Leben. Heidelberg: 
Carl Auer. 

Heisterkamp, Günter & Kühn, Rudolf (1995). Leib/Körper/Leiblichkeit. In Reinhard Brunner & Michael 
Titze (Hrsg.), Wörterbuch der Individualpsychologie (S. 291–298). München: Ernst Reinhardt. 

Jung, Carl Gustav (2021). Wirklichkeit der Seele. Die Psychologie des menschlichen Geistes. Ostfildern: 
Patmos. 

Kast, Verena (2000). Die Transzendenz der Psyche. In Helga Egner (Hrsg.), Psyche und Transzendenz im 
gesellschaftlichen Spannungsfeld heute (S. 33–35). Düsseldorf: Walter. 

Maslow, Abraham H. (2014). Jeder Mensch ist ein Mystiker. Impulse für die seelische Ganzwerdung. 
Wuppertal: Peter Hammer. 

Mayer, Gerhard, Schetsche Michael, Schmied-Knittel, Ina & Vaitl, Dieter (Hrsg.) (2015). An den Grenzen 
der Erkenntnis. Handbuch der wissenschaftlichen Anomalistik. Stuttgart: Schattauer. 

Nowotny, Karl (2013). Mediale Schriften. Mitteilungen eines Arztes aus dem Jenseits. Bad Salzuflen: 
Bergkristall. 

Parl, Jongmate K. (2006). Die Lehren des Gautama Buddha. Eine Einführung in den Buddhismus. Wien: 
Lit. 

Reckwitz, Andreas (2017). Die Gesellschaft der Singularitäten: Zum Strukturwandel der Moderne. 
Frankfurt am Main Suhrkamp. 

Rieken, Bernd (2020). Von der mittelalterlichen Sündenlehre zur Konflikttheorie Sigmund Freuds. Über 
eine Struktur von langer Dauer in der europäischen Mentalitätsgeschichte. In Zeitschrift für 
freie psychoanalytische Forschung und Individualpsychologie, 7(1), 74–92. 
https://doi.org/10.15136/2020.7.1.74-92 



 

Seite - 82 - 

ZfPFI 

Zeitschrift für freie psychoanalytische 
Forschung und Individualpsychologie 

12. Jahrgang/Nummer 2, Dezember 2025  
ISSN 2313-4267  

DOI 10.15136/2025.12.2.61-82 

  

 
Rieken, Bernd (2024). Sigmund Freud und Alfred Adler. Zur Würdigung ihres Werkes. In Zeitschrift für 

freie psychoanalytische Forschung und Individualpsychologie, 11(1), 48–63. 
https://doi.org/10.15136/2024.11.1.48-63 

Safranski, Rüdiger (1999). Festspiel-Dialoge 1999. Wie böse ist Mephisto wirklich?   https://www.w-
k.sbg.ac.at/fileadmin/Media/arts_and_festival_culture/safranski_manus_dasbo-
ese_990727.pdf [22.12.2025] 

Schnell, Tatjana (2025). Psychologie des Lebenssinns. Berlin: Springer. 

Schulze, Gerhard (1996). Die Erlebnisgesellschaft. Kultursoziologie der Gegenwart. Frankfurt am Main: 
Campus. 

Stelzner, Ruben (2025). Die Welt im Kern verstehen: Zeitlose Prinzipien für mehr Klarheit und Orien-
tierung in einer chaotischen Welt. Berlin: Goldegg. 

Stephenson, Thomas (2011). Individualpsychologische Entwicklungstheorie und Krankheitslehre. In 
Bernd Rieken, Brigitte Sindelar & Thomas Stephenson, Psychoanalytische Individualpsycholo-
gie in Theorie und Praxis (S. 101–202). Wien: Springer, Wien.  

Weis, Hans-Willi (1998). Exodus ins Ego. Zürich: Benzinger. 

 

 

Autorin 

Mag. Dr.med. Iris Wenzl-Fritz 

Hauptplatz 4 

7461 Stadtschlaining 

Tel.: 0681/20605687 

Mail: irisfritz@icloud.com 

 

Mag. Dr.med. Iris Wenzl-Fritz, 02/2009 – 09/2016 Studium der Psychotherapiewissenschaft an der SFU 
Wien, anschließend Doktoratsstudium der Psychotherapiewissenschaft mit einer Dissertation über die Me-
dialen Schriften des Individualpsychologen Karl Nowotny, 10/2016 – 06/2022 Studium der Humanmedizin 
an der Medizinischen Universität Wien, seit 10/2024 Masterlehrgang in Friedenspädagogik am Austrian 
Centre for Peace, Stadtschlaining. Seit 2019 eingetragene Psychotherapeutin (Psychoanalytisch-Psychody-
namische Therapie - Individualpsychologie) in Stadtschlaining und Eisenstadt, 08/2022 – 08/2023 Ärztin im 
Krankenhaus der Barmherzigen Brüder in Eisenstadt.                                                                       

 


	Kurzzusammenfassung
	Abstract
	1 Einleitung
	2 Metaphysische Phänomene, Wirklichkeitsbegriff und wissenschaftliche Zugänglichkeit
	3 Parallelen und Abgrenzungen zur individualpsychologischen Tradition
	3.1 Der Körper:
	3.2 Die Seele
	3.3 Der Geist

	4 Historische Anschlussstellen: C.G. Jung und die geistige Dimension
	5 Relevanz der Spiritualität für die Psychotherapiewissenschaft
	6 Metaphysische Narrative als Ressource: Nowotnys Mediale Schriften
	6.1  Fragmentierung und Fokusverlust
	6.2  Medien, Individualisierung und neue Formen der Standardisierung

	7 Sinnhorizonte, Urvertrauen und Überwindung von Dualismen
	8 Dimensionen des ontologischen Seins
	9 Zusammenfassung
	Literatur
	Autorin

