
© Wiener Zeitschrift für Interdisziplinäre Islamforschung 01 (2025), S. 99-105 DOI: 10.34809/2025.01.99-105 

 

99 
 

Zwischen „German Gaze" und strategischer Inszenierung: 

Überlegungen zu Sayyida Salmes Memoiren (1844-1924)  

Ozan Zakariya Keskinkiliç 

Abstract: Der Artikel analysiert Sayyida Salmes „Memoiren einer arabischen Prinzessin“ (1886) als 
literarisches Selbstzeugnis im Spannungsfeld von kolonialem Blick, rassifizierten Adressierungen und 
autobiografischer Schreibpraxis. Ausgehend von literatur- und rassismus-theoretischen Überlegungen 
untersucht der Beitrag, wie Salmes Schreiben koloniale Diskursregime affirmiert, unterwandert 
und/oder neu verhandelt – etwa durch Strategien der Selbst-Orientalisierung, diskursive 
Verschiebungen oder das Spiel mit Fremdbezeichnungen. Das Konzept des „German Gaze“ dient dabei 
als analytisches Werkzeug, um die strukturelle Einbindung des Textes in koloniale Wissensordnungen 
sichtbar zu machen. In der Auseinandersetzung mit ihrer ambivalenten Position zwischen politischer 
Inszenierung und biografischer Intimität stellt der Beitrag die Frage, wie (post-)koloniale Subjekte 
zurückschreiben können, ohne in die Reproduktion rassifizierender Narrative zu verfallen. Damit wird 
das autobiografische Schreiben nicht nur als Quelle für historische Repräsentationen, sondern als Ort 
strategischer Ambiguität und epistemischer Gegenwehr reflektiert. 
Schlüsselbegriffe: Rassismus, Subjektivierung, Strategischer Essentialismus, (Auto)Biografisches 
Schreiben, German Gaze, Selbst-Orientalisierung 
 
Autor: Ozan Zakariya Keskinkılıç, Dr. phil, Politikwissenschaftler und freier Autor, lehrt und forscht zu 
(antimuslimischem) Rassismus, Antisemitismus, Orientalismus sowie Subjekt, Erinnerung und 
Selbsttechnologien. Er ist Autor mehrerer Bücher, u.a. „Muslimaniac. Die Karriere eines Feindbildes“ 
(2023), „Die Islamdebatte gehört zu Deutschland“ (2019) und „Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs. 
Eine rekonstruktive Studie über den Umgang mit dem Bedrohungsszenario“ (2021, zs. mit Iman Attia 
und Büşra Okcu). Neben seiner wissenschaftlichen Tätigkeit ist er im Literaturbetrieb und im Bereich 
der kritischen Kunst- und Kulturproduktion tätig. Keskinkılıç ist Mitglied der Berliner 
Expert*innenkommission gegen antimuslimischen Rassismus. Zuletzt erschienen: Keskinkılıç, Ozan 
(2025): Muslimische Existenzkünste. Selbsttechniken und Subjektivierungsprozesse angesichts des 
antimuslimischen Rassismus. Dissertation, Humboldt-Universität zu Berlin. 
Kontakt: keskinkilic@ash-berlin.eu 

  
1. Einleitung 

Sayyida Salme, geboren im Jahr 1844, war Tochter des Sultans von Oman und Sansibar und 
seiner tscherkessischen Frau Jilfidan. Die selbstbewusste Prinzessin genoss eine privilegierte 
Kindheit in einem streng reglementierten Palast. Sie widersetzte sich den patriarchalen 
Normen und brachte sich selbst Lesen und Schreiben bei. Im Alter von 22 Jahren lernte sie den 
deutschen Kaufmann Heinrich Ruete kennen, der im Kolonialhandel für die Firma Hansing & 
Co tätig war. Wieder widersetzte sich Sayyida Salme den Erwartungen anderer über ihr Leben: 
Sie verliebte sich in den weißen, christlichen Europäer und erwartete bald ein Kind von ihm. 
Im Folgenden entschied Sayyida Salme, Heinrich Ruete zu heiraten, zum Christentum zu 
konvertieren und nach Hamburg auszuwandern. Fortan war sie im Deutschen Reich unter 
ihrem Taufnamen Emily Ruete bekannt. Doch an das neue Leben im Deutschen Reich konnte 
sie sich nur schwer gewöhnen. Sayyida Salme war sich zeit ihres Lebens unsicher, ob die 
Konversion zum Christentum, die ihr keine soziale Akzeptanz eintrug, die richtige 
Entscheidung gewesen war. Als ihr Mann bei einem tragischen Unfall ums Leben kam, war sie 
mit ihren drei Kindern Antonie Thawka, Rudolph Said und Rosalie Ghuza auf sich allein gestellt. 
Sie beklagte den sozialen Abstieg, kämpfte um ihr Erbe aus dem omanisch-sansibarischen 

file:///C:/Users/rania.schakfeh/Desktop/3.%20Journal/keskinkilic@ash-berlin.eu


© Wiener Zeitschrift für Interdisziplinäre Islamforschung 01 (2025), S. 99-105 DOI: 10.34809/2025.01.99-105 

 

100 
 

Herrschaftshaus und versuchte, die politischen Interessen der Deutschen und Briten in 
Ostafrika für ihre eigenen Zwecke zu nutzen. Nach Aufenthalten in Dresden, Jaffa und Beirut 
starb sie im Februar 1924 in Jena. Sie ist im Familiengrab der Ruetes in Hamburg-Ohlsdorf 
beerdigt. Der Nachwelt hinterließ sie ihre, im Jahre1886 veröffentlichten, Memoiren einer 
arabischen Prinzessin, die als erste Autobiographie einer arabischen Frau Eingang in die 
europäische Literaturgeschichte fand (Reynolds 2001, S.8). In diesen gab sie nicht nur 
Auskunft über Gesellschaft und Kultur in Sansibar zu jener Zeit, sondern blickte auch auf das 
Deutsche Reich zurück, in der Rolle einer teilnehmenden Beobachterin. Die unaussprechlichen 
Namen der Deutschen kamen ihr nur schwer über die Lippen, deren Sprache sie merkwürdig 
fand. Doch am meisten schien sie sich an der Überheblichkeit und Arroganz ihres Umfeldes zu 
stören. Den europäischen Überlegenheitsanspruch wies sie zurück, genauso wie die Klischees 
über „den Orient“ und „die arabische Frau“, mit denen sie im Alltag immer wieder konfrontiert 
war. So wurde sie begafft und exotisiert. Die Vorurteile kritisierte sie scharf:  

„Der Orient ist eben trotz der erleichterten Verbindungen noch viel zu sehr das alte Fabelland 
und über ihn darf man ungestraft erzählen, was man will. Da geht ein Tourist auf einige Wochen 
nach Konstantinopel, nach Syrien, Aegypten, Tunis oder Marokko und schreibt dann ein 
dickleibiges Buch über Leben, Sitten und Gebräuche im Orient. Er selbst kann nur wenig 
Äußerliches sehen und niemals in das wirkliche Familienleben einen tieferen Blick thun. […] 
Wenn sein Buch nur amüsant und interessant geschrieben ist, so wird es sicher mehr gelesen, 
als wahrheitsliebendere, die weniger Pikantes bieten, und beherrscht dann das Urtheil der 
großen Menge.“(Ruete 1886, S.179f.)  
 

2. Ambivalenzen zwischen Inszenierung und Präsenz  
Doch der Fall ist nicht so einfach, wie er auf den ersten Blick erscheinen mag. Daran lässt die 
Historikerin Aischa Ahmed (2020) keinen Zweifel. Ausgehend vom Begriff der „biografischen 
Intervention“ untersucht Ahmed in ihrer beeindruckenden Studie „Arabische Präsenzen in 
Deutschland um 1900“ Biografien und biografische Fragmente, um eine andere Geschichte 
zwischen „Projektion, Inszenierung und realer Präsenz“ (ebd., S.9) zu schreiben. Den Begriff 
der „arabischen Präsenz“ versteht Ahmed zweifach: „Die Gegenwart bzw. Anwesenheit 
arabischer Menschen in Deutschland sowie die präfigurierten Bilder, Vorstellungen und 
Grenzziehungen zum Anderen“ (ebd., S.11). Sie schreibt: „Werden die Erinnerungen 
arabischer Menschen in Deutschland systematisch untersucht, sind dies biografische 
Interventionen, die zeigen, welche ‚Vielheit‘ und Verwobenheit existierte und welche 
unterschiedlichen Perspektiven auf die Geschichte möglich sind“ (ebd., S12). Ahmed 
rekonstruiert u.a. Sayyida Salmes Biografie und lädt dazu ein, den ambivalenten 
Subjektpositionen, die sich in ihrem Leben ausmachen lassen, nachzugehen. Dabei möchte sie 
weder alles romantisieren noch die vielseitigen Handlungsmöglichkeiten unterschlagen, die 
sich etwa in Form eines strategischen Essentialismus wiederfinden können. In Ahmeds Projekt 
versammeln sich performative Strategien, die auf essentialistische Zuschreibungen 
zurückgreifen, um diese für eigene Interessen ins Feld zu führen. Sayyida Salme verortet sich 
selbst innerhalb kolonialer Wissensordnungen, womit sie eine Repräsentation erfährt. Dies 
gelingt auch durch den Rückgriff auf eben jene Kategorien., die sie jedoch im nächsten Schritt 
umzudeuten weißt und sich damit Gehört verschafft. Für Katherine Maxwell (2015, S.42) ist 
Sayyida Salme eine „obscure figure in history today“ mit multiplen Identitäten („widow, 
convert, exile, financially and socially vulnerable, etc.“), die ihre Wissensflüsse („knowledge 
flows“) entsprechend prägten.  
Zu einem ähnlichen Ergebnis kommt auch Tania Mancheno (2022). Sie bezeichnet Sayyida 
Salme als „eine ambivalente historische Figur, die vielerlei gesellschaftliche Positionen 



© Wiener Zeitschrift für Interdisziplinäre Islamforschung 01 (2025), S. 99-105 DOI: 10.34809/2025.01.99-105 

 

101 
 

innehatte“. Den geografischen und politischen Überlappungen folgend hebt sie die 
diasporischen Dimensionen ihrer Biografie hervor und schreibt: „Ihre Einblicke in eine 
subalterne und privilegierte frauenzentrierte Geschichtsschreibung sind zu der Zeit (aber auch 
heute) selten zu finden. Eine kritische Erinnerungskultur könnte diese Aspekte ihrer Biografie 
hervorheben und trotzdem nicht vergessen, dass ihre Schriften eine Quelle des globalen anti-
Schwarzen Rassismus darstellen“. (ebd.) Mancheno fragt also nach den Möglichkeitsräumen 
für eine informierte, inklusive und intersektionale Erinnerungspraxis, in der widersprüchliche 
Haltungen thematisiert werden, statt sie zu verdrängen. Aus unterschiedlichen 
Gesichtspunkten lohnt die Auseinandersetzung mit Sayyida Salmes Geschichte, um komplexe 
Subjektivierungsprozesse insbesondere in rassifizierten Repräsentationsregimen und in Form 
diverser Schreibstrategien auf Funktionen, Zielsetzungen und Un/Möglichkeitsräume zu 
prüfen.  
  

3. Sayyida Salmes Schreiben Revisited  
Mich interessiert die Frage, wie im vorliegenden Fall ambivalente Subjektpositionen in 
autobiografischen Schreibtechniken artikuliert werden. Anders gesagt: Ich möchte kritische 
Überlegungen bezüglich Kolonialismus- und Rassismus aufgreifen, um Sayyida Salmes 
Schreiben genauer unter die Lupe zu nehmen: Für wen verfasste die Autorin den Text? 
Welches Publikum imaginierte sie? Welche Begriffe, Metaphern und Diskursfiguren nutzte sie, 
um sich verständlich zu machen? Und wie drücken sich widersprüchliche Gesten und 
performative Subjektivitäten in ihrer Schreibpraxis aus?  

„Neun Jahre ist es her, daß ich den Gedanken faßte, aus meinem Leben Einiges für meine 
Kinder niederzuschreiben, welche bis dahin von meiner Herkunft weiter nichts wußten, als daß ich eine 
Araberin sei und aus Zanzibar stamme. […] Meine Memoiren waren also ursprünglich nicht für die 
große Welt bestimmt, sondern für meine Kinder, denen ich es als ein Vermächtnis treuer Mutterliebe 
hinterlassen wollte; auf vielfaches Zureden jedoch entschloss ich mich endlich zur Veröffentlichung 

derselben“, schreibt Sayyida Salme im Vorwort ihrer Memoiren. Sie will das Werk als 
biografisches Selbstzeugnis im persönlichen, familiären Interesse verstanden wissen, das sie 
der nächsten Generation zur Verfügung stellt sowie ihren eigenen Kindern, obgleich sie den 
Text öffentlich publiziert. Dass sie sich dazu entscheidet, das Werk nicht bloß als Brief im 
familiären Nachlass ihren Kindern zu hinterlassen, sondern öffentlich zu machen, ist nicht 
unbedeutend. Sayyida Salme nutzt die Gelegenheit, zwei Interessen zu verbinden: die 
Produktion eines familiären Gedächtnisses für ihre Kinder und zugleich die Einwirkung auf den 
deutschen Diskurs mit ihren Memoiren. Das heißt also, sich nicht nur mitzuteilen, sondern die 
weit verbreitete Wahrnehmung bzw. die Meinungen und Vorurteile über den „Orient“ zu 
beeinflussen. Wen auch immer Sayyida Salme als Zielgruppe imaginierte, eines wird deutlich: 
In der Entstehung des Werkes schreibt sich auch ein „German Gaze“ in die Textstruktur ein, 
er wird zur Linse, unter der das eigene Leben und die „fremde“ Kultur verständlich gemacht 
werden soll und mit dem zugleich für bestimmte Zwecke gespielt werden kann.  

Sayyida Salme gibt Einblicke in ihr damaliges Leben auf Sansibar; sie klärt auf: über die 
Küche, den bösen Blick, die kulturellen Gepflogenheiten, den Alltag am Hof, die familiären 
Beziehungen. Und sie ist darum bemüht, „den Islam“ zu erklären. „Zum Beten braucht jeder 
Muslim (Mohamedaner) ein besonderes, vollkommen reines Gewand“ (Ruete 1886, S.2f), 
schreibt sie auf den ersten Seiten. Die Eigenbezeichnung „Muslim*in“ wird dem Publikum 
durch die altertümliche Fremdbezeichnung „Mohamedaner“ in Klammern erläutert. Das 
könnte der Versuch einer Korrektur sein: Muslim statt Mohamedaner. Doch 
bezeichnenderweise verschwindet im Verlauf des Textes der Begriff „Muslim“. Stattdessen 
wird ausschließlich von Mohamedanern gesprochen und damit die Lese- und 



© Wiener Zeitschrift für Interdisziplinäre Islamforschung 01 (2025), S. 99-105 DOI: 10.34809/2025.01.99-105 

 

102 
 

Schreibgewohnheit des weißen, deutschen Publikums affirmiert bzw. aufgegriffen. Einerseits 
wird so die begriffliche Intervention versäumt, andererseits kann auf diese Weise die 
Aufmerksamkeit gesichert werden, um an anderer Stelle Bedeutungen zu verschieben. Die 
Autorin will verstanden werden, und verstanden zu werden, bedeutet zugleich, diejenigen 
Diskursregeln nicht außer Acht zu lassen, durch die sie und alle anderen geprägt sind. Insofern 
könnte das Spiel der Anrede im Sinne der Butlerischen Subjektivation verstanden werden 
(Butler 2006). Eine Fremdbezeichnung wie „Mohamedaner“ setzt herab, sie erniedrigt und ist 
Abbild jahrhundertealter Feindbilder. Allerdings wird sie hier aber unter anderen Vorzeichen 
angeeignet und umfunktioniert. In „Hass spricht“ formuliert es Judith Butler folgendermaßen: 

„Durch den Namen, den man erhält, wird man nicht einfach nur festgelegt. Insofern dieser Name 
verletzend ist, wird man zugleich herabgesetzt und erniedrigt. Doch enthält der Name auch eine 
andere Möglichkeit, da man durch die Benennung auch eine bestimmte Möglichkeit der 
gesellschaftlichen Existenz erhält und erst in ein zeitliches Leben der Sprache eingeführt wird, 
das die ursprünglichen Absichten, die der Namensgebung zugrunde lagen, übersteigt. Während 
also die verletzende Anrede ihren Adressaten scheinbar nur festschreibt und lähmt, kann sie 
ebenso eine unerwartete, ermächtigende Antwort hervorrufen.“ (ebd., S.44) 
 

Auch Sayyida Salme ist um eine unerwartete, ermächtigende Antwort bemüht. Auch sie ringt 
mit den Kategorien, um sich erklärbar zu machen. Auch sie greift zurück auf das, was existiert, 
um es für ihren Fall umzuschreiben. So ambivalent die Versuche auch erscheinen mögen, sie 
bilden eben jenen diskursiven Kontext ab, in dem sich das Sprechen und Sein bewegen, oder 
zu bewegen haben, um gehört werden zu können. Sayyida Salme positioniert ihre 
Autobiografie Memoiren einer arabischen Prinzessin als Text einer Autorin, die als 
„Mohamedanerin“ aufwuchs. Den Freitag erklärt sie als „der Sonntag der Mohamedaner“ 
(Ruete 1886, S.32) und spricht fortan vom „arabischen Sonntag“ (ebd., S.42). Die eröffnende 
Sure im Koran bezeichnet sie als „das mohamedanische Vaterunser“ (ebd., S.91). Und die 
Beschneidung von muslimischen Jungen nennt sie „mosaischer Ritus“ (ebd., S.82), was 
zugleich eine Referenz zum Diskurs über das deutsche Judentum und seine Wahrnehmung im 
Deutschen Reich bedeuten könnte. In ihrem Schreiben schöpft die Autorin aus einer Vielzahl 
an Etikettierungen bis hin zu orientalistischen Fantasmen, um ihre Sprecherinnenposition zu 
untermauern, also um in den Ohren und Augen der Öffentlichkeit existieren zu können.  

Das Kapitel „Das tägliche Leben in unserem Hause“ eröffnet sie mit den Worten: „Wie 
unzählig oft bin ich nicht gefragt worden. ‚Bitte, sagen Sie mir blos, wie können denn die Leute bei 

Ihnen nur leben, ohne sich mit etwas zu beschäftigen?“ (ebd., S.59). Die Autorin will Antwort geben 
auf „diese Frage seitens des Nordländers“ und aufräumen mit den festen Überzeugungen, 
„daß eine Orientalin gar nichts thut, sondern im abgeschlossenen Harim ihre Tage verträumt“ 
(ebd., S.59). Bereits zuvor schrieb sie: „Das Gefühl, frei und unbefangen sein zu können, belebt 
und beglückt ja überall alle Menschen, mögen sie nun im Norden oder im Süden des Erdballs 
ihren Wohnsitz haben.“ (ebd., S.40f.). Sayidda Salme scheut sich nicht, das deutsche Leben 
unter ihren eigenen moralischen Gesichtspunkten zu bewerten. Sie kritisiert den deutschen 
Arbeitsethos, „den ganzen lieben Tag ein ewiges hetzen und Tagen von Arbeit zu Arbeit. […] 
Weshalb wundert man sich eigentlich hier noch, wenn ein Schulkind krank wird“ (ebd., S.96). 
Sie stellt das europäische Bildungswesen in Frage und wendet eigene Maßstäbe an: „War da 
unsere freie lustige Galerie nicht besser? Und was nützt die höchste Bildung, wenn der Körper 
bei ihrem Erringen zu Grunde geht?“ (ebd., S.97). In Deutschland werde Religion 
schablonenhaft gelehrt: „Wir haben ja auch nur auswendig gelernt, aber das Herz kam 
daneben nicht zu kurz. […] Möge man über dem Kopf vor Allem das Herz nicht vergessen“ 
(ebd., S.97f.). Sayyida Salme kritisiert, dass die Nordländer sehr von sich eingenommen seien: 
Der Stolz und die Geringschätzung anderer sei nicht gerade lobenswert.  



© Wiener Zeitschrift für Interdisziplinäre Islamforschung 01 (2025), S. 99-105 DOI: 10.34809/2025.01.99-105 

 

103 
 

Deutschland und Europa bleiben ein ständiger Vergleichspunkt. Das Leben woanders 
wird aus dem hiesigen Standort betrachtet und erklärt. Mitunter affirmiert Sayidda Salme 
orientalistische Tropen, um dem europäischen Publikum das innere Andere aufzudecken, die 
Essentialismen aber positiv umzukehren. Schöne Augen seien, „wie bekannt“ im Orient keine 
Seltenheit, schreibt sie (ebd., S.35). Oft mutet die Gegenrede fast schon satirisch an: 
„Unstreitig sehen orientalische kleine Kinder […] viel hübscher aus, als die europäischen“ 
(ebd., S.78). Während im Akt der Gegenrede unter selbst-orientalisierenden Zeichen 
Schönheit zu einem typischen Eigenmerkmal definiert und vom europäischen (nicht-schön) 
getrennt wird, will die Autorin an anderer Stelle die Differenz auflösen. Sie fokussiert 
stattdessen das Verbindende, sodass vermeintlich orientalische Schulkinder als Schulkinder 
wie alle anderen in den Blick genommen werden: „Eines aber haben auch die orientalischen 
Schulkinder mit den europäischen gemein: den natürlichen Instinkt, die Lehrerin durch 
Geschenke für sich zu gewinnen, sie zu bestechen“ (ebd., S.93).  

Sayyida Salme schöpft aus einer doppelten Perspektive: Sie bemüht einen Blick, der ihr 
einerseits ermöglicht, das hinter sich Gelassene und den neuen Ort aus einer dritten Position 
zu betrachten und (um)zudeuten. Sayyida Salme vermittelt den Leser*innen dadurch das 
Gefühl, dem deutschen Publikum etwas voraus zu haben. Sie artikuliert sich in beiden Fällen 
als Expertin und bewertet den deutschen Alltag unter „orientalischem“ Blick.  

Die Memoiren sind ein Zeugnis ambivalenter Subjektpositionierungen und vielseitiger 
Schreibstrategien, die uns vor die Herausforderung einer Einordnung stellen und das Dilemma 
der Etikettierungen aufs schärfste vorführen. Sayyida Salme bewegt sich im rassifizierten 
Diskursfeld. Sie navigiert das eigene Schreiben durch die Kategorien und reproduziert 
homogene Schablonen über Europa und den Orient, um sie an anderer Stelle für ihre eigenen 
Anliegen einzuflechten. Auch die Selbst-Orientalisierung wird zu einem zentralen Topos, 
genauso wie die Erfahrung, in Deutschland zwar als schwarze Frau wahrgenommen zu 
werden, diese aber nicht sein zu wollen. Sayyida Salmes Verstrickung in den anti-Schwarzen 
Rassismus, der Gebrauch anti-schwarzer Begriffe und Motive, bis hin zur Befürwortung und 
Normalisierung der Versklavung von Afrikaner*innen, ja die Kompliz*innenschaft in kolonial-
imperialen Verhältnissen und viele weitere Problemlagen gehen mit der Lektüre einher.  
  

4. Anstelle eines Fazits: Wie (zurück) Schreiben?  
Dieser historische Fall ist deshalb aus mehreren Gründen relevant. Er bietet sich an, um über 
Mehrfachdiskriminierungen, kolonial-rassistische Verstrickungen und Versuche, dagegen 
anzuschreiben, nachzudenken. Etwa über die hoch aktuelle Frage: Wie zurückschreiben, ohne 
die der Anrufung zugrundeliegenden rassifizierenden Logiken zum weißen Hintergrund der 
eigenen Schrift zu machen? Oder auch: Welche Strategien lassen sich unter rassifizierten 
Subjekten identifizieren, um strukturelle Ignoranzen zu untergraben und marginalisierte 
Stimmen zu re-zentrieren? Wie sieht eine Schreibpraxis aus, die herangetragene Erwartungen 
insofern enttäuscht, dass nicht objekt- sondern subjektorientiert nach Antwortmöglichkeiten 
gesucht und Interventionsräume ausgelotet werden, die für eine intersektionale Kritik und 
alternative solidarische Gegen-Entwürfe von großer Bedeutung sind?  

Migrant*innen, Muslim*innen und rassifizierte Menschen setzen sich vielseitig zur 
Wehr. Sie entwickeln Gegen-Erzählungen und ringen um Gegen-Diskurse, die nicht immer 
zufriedenstellend sind und stets aufs Neue ausgehandelt werden (müssen). Sie drücken 
Enttäuschungen aus, wollen aus eigenen Erfahrungswerten berichten und entwickeln 
alternative Diskurse. Das heißt, sie reagieren auf herrschende Diskursverhältnisse, indem sie 
Themen selektieren und (um)definieren.  



© Wiener Zeitschrift für Interdisziplinäre Islamforschung 01 (2025), S. 99-105 DOI: 10.34809/2025.01.99-105 

 

104 
 

Insofern hat Aischa Ahmed Recht, wenn sie die Ambiguität in Sayyida Salmes Biografie 
betont und strategische Inszenierungen nicht unerwähnt lässt, mit der die Autorin ihre 
Interessen öffentlich gegenüber der deutschen Kolonialpolitik zum Ausdruck bringt. Ahmed 
(2020, S.102) schreibt: „Salme war kein Spielball der deutschen Kolonialpolitik. Ihre eigene 
Handlungsfähigkeit wird […] deutlich, ihr eigenes Sich-Einschreiben in den kolonialen Diskurs, indem 
sie die Deutungsmacht für sich beanspruchte.“ Aber auch einen allzu romantisierenden Blick lehnt 
Ahmed ab. Sie schreibt: „Salme selbst blieb in dem Bild von sich gefangen, das sie auf der einen Seite 
zu demontieren versuchte, auf der anderen Seite reifizierte. Sie war ein ‚native informant‘, sie erklärte 
das, was vermeintlich schon bekannt war“ (ebd., S.112).  

 

Der Fall lässt sich problemlos auf die gegenwärtige Situation übersetzen, denn das 
Zurück-Schreiben in Europa bewegt sich auch heute nicht ohne Kontext: Das Schreiben 
existiert nicht losgelöst von den hegemonialen Diskursregeln, sie rahmen den Text sowie die 
Art und Weise, wie Muslim*innen und Orientalisierte sich zu Wort melden. Auf welche 
Begriffe wird heute zurückgegriffen? Welche werden affirmiert, um sich verständlich zu 
machen, wie werden sie gedehnt oder an anderer Stelle gebrochen und demontiert? Für wen 
wird geschrieben? Oder, um auf den Begriff des „German Gaze“ zurückzukommen, wer hat 
über die Schultern geblickt, während ein Satz ausformuliert und ein anderer verschwiegen 
wurde? Folgt das Schreiben einer Richtung, die bereits vordefiniert wurde, und wie wird ein 
alternativer Weg geebnet, auf dem das Schreiben nicht darauf reduziert wird, zurück zu 
antworten, um sich für die Mehrheit zu erklären und die üblichen Folien abzuarbeiten? 
Inwiefern reguliert der Islamdiskurs literarische Schreibmöglichkeiten und welche 
verunmöglicht er? 

Diese Situation beschrieb ich in meinem Buch „Muslimaniac“ (Keskinkılıç 2023) als 
Schauplatz eines doppelten Prozesses, bei dem die Erfindung von Muslim*innen als 
gesellschaftliches Übel und zu korrigierendes Problem einhergeht mit den wenigen 
dominanten Existenzbedingungen, die sich für Muslim*innen bieten, um sich selbst 
artikulieren und begreifen zu können. Das dominante Fremdbild prallt auf ein Selbst, das sich 
nicht (mehr) erkennt und/oder nicht erkennen bzw. anders subjektivieren kann. Der 
hegemoniale Islamdiskurs präsentiert ein vordefinierter Set an Themen und Vokabeln, an 
denen sich Muslim*innen orientieren müssen, um gehört zu werden, ja um überhaupt 
öffentlich zu existieren. Es handelt sich um ein sprachliches Korsett, das Muslim*innen auf ein 
bestimmtes Sein und ein bestimmtes Schreiben verengt. Ich wiederhole: Die Art und Weise, 
wie Muslim*innen schreiben, wie sie zu Gesellschaft und Politik Stellung beziehen, sich 
positionieren und dagegen formulieren, kann deshalb nicht ohne den politischen 
Zusammenhang, indem sie rassifiziert werden, verstanden werden. Ich befürchte, dass die 
Gegen-Öffentlichkeiten, so vielseitig sie sich auch unter subversiven Zeichen in Social Media, 
in Blogs, in Hashtag-Kampagnen oder einer kritischen Literaturlandschaft auf den Diskurs 
beziehen und ein Gegen-Schreiben initiieren, bestimmten methodologischen Sackgassen 
folgen, sodass gewisse Existenzgrenzen vorprogrammiert sind. Um aber mit einem weniger 
pessimistischen Ausblick zu enden: (Zurück-)Schreiben kann bedeuten, jede 
Erwartungshaltung zu untergraben, nicht einseitig, nicht dualistisch, sondern intersektional zu 
denken. Zwar mit der Anrufung, spielerisch zu arbeiten, sie jedoch nicht in jedem Fall zur 
Grundlage des eigenen Sprechens, Schreibens und Seins zu nehmen, schon gar nicht die Welt 
zu vereindeutigen, sondern Ambiguität zu produzieren.  
  



© Wiener Zeitschrift für Interdisziplinäre Islamforschung 01 (2025), S. 99-105 DOI: 10.34809/2025.01.99-105 

 

105 
 

Literaturverzeichnis 
Ahmed, Aischa (2020): Arabische Präsenzen in Deutschland um 1900. Biografische Interventionen, 

Bielefeld.  
Butler, Judith (2006): Haß spricht. Zur Politik des Performativen, Frankfurt a.M.  
Keskinkılıç, Ozan Zakariya (2023): Muslimaniac. Die Karriere eines Feindbildes, Berlin.  
Mancheno, Tania (2022): Migrierende Identitäten Salme/Ruete, koloniales und kolonialisiertes Subjekt 

zugleich. In: Rosa-Luxemburg-Stiftung. NACHRICHT | 16.09.2022 Erinnerungspolitik / 
Antifaschismus - Deutsche / Europäische Geschichte - Westeuropa - Ostafrika, 
https://www.rosalux.de/news/id/47026/migrierende-identitaeten.  

Maxwell, Katherine (2015): Sayyida Salme/Emily Ruete: Knowledge Flows in an Age of Steam, Print, 
and Empire. In: Global Societies Journal 3/2015, S. 37–48.  

Reynolds, Dwight F. (Hrsg) (2001): Interpreting the Self. Autobiography in the Arabic Literary Tradition, 
University of California Press.  

Ruete, Emily (1886): Memoiren einer arabischen Prinzessin, Berlin.  
  

https://www.rosalux.de/news/id/47026/migrierende-identitaeten

