© Wiener Zeitschrift fur Interdisziplinare Islamforschung 01 (2025), S. 99-105 DOI: 10.34809/2025.01.99-105

Zwischen ,German Gaze" und strategischer Inszenierung:

Uberlegungen zu Sayyida Salmes Memoiren (1844-1924)

Ozan Zakariya Keskinkilig

Abstract: Der Artikel analysiert Sayyida Salmes ,Memoiren einer arabischen Prinzessin“ (1886) als
literarisches Selbstzeugnis im Spannungsfeld von kolonialem Blick, rassifizierten Adressierungen und
autobiografischer Schreibpraxis. Ausgehend von literatur- und rassismus-theoretischen Uberlegungen
untersucht der Beitrag, wie Salmes Schreiben koloniale Diskursregime affirmiert, unterwandert
und/oder neu verhandelt — etwa durch Strategien der Selbst-Orientalisierung, diskursive
Verschiebungen oder das Spiel mit Fremdbezeichnungen. Das Konzept des ,,German Gaze” dient dabei
als analytisches Werkzeug, um die strukturelle Einbindung des Textes in koloniale Wissensordnungen
sichtbar zu machen. In der Auseinandersetzung mit ihrer ambivalenten Position zwischen politischer
Inszenierung und biografischer Intimitat stellt der Beitrag die Frage, wie (post-)koloniale Subjekte
zuriickschreiben kdnnen, ohne in die Reproduktion rassifizierender Narrative zu verfallen. Damit wird
das autobiografische Schreiben nicht nur als Quelle fir historische Reprasentationen, sondern als Ort
strategischer Ambiguitat und epistemischer Gegenwehr reflektiert.

Schliisselbegriffe: Rassismus, Subjektivierung, Strategischer Essentialismus, (Auto)Biografisches
Schreiben, German Gaze, Selbst-Orientalisierung

Autor: Ozan Zakariya Keskinkilic, Dr. phil, Politikwissenschaftler und freier Autor, lehrt und forscht zu
(antimuslimischem) Rassismus, Antisemitismus, Orientalismus sowie Subjekt, Erinnerung und
Selbsttechnologien. Er ist Autor mehrerer Biicher, u.a. ,Muslimaniac. Die Karriere eines Feindbildes”
(2023), ,,Die Islamdebatte gehort zu Deutschland” (2019) und ,,Muslimischsein im Sicherheitsdiskurs.
Eine rekonstruktive Studie iber den Umgang mit dem Bedrohungsszenario” (2021, zs. mit Iman Attia
und Bisra Okcu). Neben seiner wissenschaftlichen Tatigkeit ist er im Literaturbetrieb und im Bereich
der kritischen Kunst- und Kulturproduktion tatig. Keskinkilic ist Mitglied der Berliner
Expert*innenkommission gegen antimuslimischen Rassismus. Zuletzt erschienen: Keskinkilig, Ozan
(2025): Muslimische Existenzkiinste. Selbsttechniken und Subjektivierungsprozesse angesichts des
antimuslimischen Rassismus. Dissertation, Humboldt-Universitat zu Berlin.

Kontakt: keskinkilic@ash-berlin.eu

1. Einleitung
Sayyida Salme, geboren im Jahr 1844, war Tochter des Sultans von Oman und Sansibar und
seiner tscherkessischen Frau lJilfidan. Die selbstbewusste Prinzessin genoss eine privilegierte
Kindheit in einem streng reglementierten Palast. Sie widersetzte sich den patriarchalen
Normen und brachte sich selbst Lesen und Schreiben bei. Im Alter von 22 Jahren lernte sie den
deutschen Kaufmann Heinrich Ruete kennen, der im Kolonialhandel fir die Firma Hansing &
Co tatig war. Wieder widersetzte sich Sayyida Salme den Erwartungen anderer liber ihr Leben:
Sie verliebte sich in den weiRen, christlichen Europder und erwartete bald ein Kind von ihm.
Im Folgenden entschied Sayyida Salme, Heinrich Ruete zu heiraten, zum Christentum zu
konvertieren und nach Hamburg auszuwandern. Fortan war sie im Deutschen Reich unter
ihrem Taufnamen Emily Ruete bekannt. Doch an das neue Leben im Deutschen Reich konnte
sie sich nur schwer gewohnen. Sayyida Salme war sich zeit ihres Lebens unsicher, ob die
Konversion zum Christentum, die ihr keine soziale Akzeptanz eintrug, die richtige
Entscheidung gewesen war. Als ihr Mann bei einem tragischen Unfall ums Leben kam, war sie
mit ihren drei Kindern Antonie Thawka, Rudolph Said und Rosalie Ghuza auf sich allein gestellt.
Sie beklagte den sozialen Abstieg, kimpfte um ihr Erbe aus dem omanisch-sansibarischen

99


file:///C:/Users/rania.schakfeh/Desktop/3.%20Journal/keskinkilic@ash-berlin.eu

© Wiener Zeitschrift fur Interdisziplinare Islamforschung 01 (2025), S. 99-105 DOI: 10.34809/2025.01.99-105

Herrschaftshaus und versuchte, die politischen Interessen der Deutschen und Briten in
Ostafrika fiir ihre eigenen Zwecke zu nutzen. Nach Aufenthalten in Dresden, Jaffa und Beirut
starb sie im Februar 1924 in Jena. Sie ist im Familiengrab der Ruetes in Hamburg-Ohlsdorf
beerdigt. Der Nachwelt hinterlieB sie ihre, im Jahre1886 veroffentlichten, Memoiren einer
arabischen Prinzessin, die als erste Autobiographie einer arabischen Frau Eingang in die
europadische Literaturgeschichte fand (Reynolds 2001, S.8). In diesen gab sie nicht nur
Auskunft tGber Gesellschaft und Kultur in Sansibar zu jener Zeit, sondern blickte auch auf das
Deutsche Reich zurlick, in der Rolle einer teilnehmenden Beobachterin. Die unaussprechlichen
Namen der Deutschen kamen ihr nur schwer Uber die Lippen, deren Sprache sie merkwiirdig
fand. Doch am meisten schien sie sich an der Uberheblichkeit und Arroganz ihres Umfeldes zu
stéren. Den europdischen Uberlegenheitsanspruch wies sie zuriick, genauso wie die Klischees
Uber,,den Orient” und , die arabische Frau”, mit denen sie im Alltag immer wieder konfrontiert
war. So wurde sie begafft und exotisiert. Die Vorurteile kritisierte sie scharf:
,Der Orient ist eben trotz der erleichterten Verbindungen noch viel zu sehr das alte Fabelland
und Uber ihn darf man ungestraft erzahlen, was man will. Da geht ein Tourist auf einige Wochen
nach Konstantinopel, nach Syrien, Aegypten, Tunis oder Marokko und schreibt dann ein
dickleibiges Buch Uber Leben, Sitten und Gebrdauche im Orient. Er selbst kann nur wenig
AuBerliches sehen und niemals in das wirkliche Familienleben einen tieferen Blick thun. [...]
Wenn sein Buch nur amisant und interessant geschrieben ist, so wird es sicher mehr gelesen,
als wahrheitsliebendere, die weniger Pikantes bieten, und beherrscht dann das Urtheil der
groRRen Menge.“(Ruete 1886, S.179f.)

2. Ambivalenzen zwischen Inszenierung und Prisenz

Doch der Fall ist nicht so einfach, wie er auf den ersten Blick erscheinen mag. Daran lasst die
Historikerin Aischa Ahmed (2020) keinen Zweifel. Ausgehend vom Begriff der ,biografischen
Intervention” untersucht Ahmed in ihrer beeindruckenden Studie , Arabische Prdsenzen in
Deutschland um 1900“ Biografien und biografische Fragmente, um eine andere Geschichte
zwischen ,,Projektion, Inszenierung und realer Prasenz” (ebd., S.9) zu schreiben. Den Begriff
der ,arabischen Prasenz” versteht Ahmed zweifach: ,Die Gegenwart bzw. Anwesenheit
arabischer Menschen in Deutschland sowie die prafigurierten Bilder, Vorstellungen und
Grenzziehungen zum Anderen“ (ebd., S.11). Sie schreibt: ,Werden die Erinnerungen
arabischer Menschen in Deutschland systematisch untersucht, sind dies biografische
Interventionen, die zeigen, welche ,Vielheit’ und Verwobenheit existierte und welche
unterschiedlichen Perspektiven auf die Geschichte moglich sind“ (ebd., S12). Ahmed
rekonstruiert u.a. Sayyida Salmes Biografie und Iladt dazu ein, den ambivalenten
Subjektpositionen, die sich in ihrem Leben ausmachen lassen, nachzugehen. Dabei mdchte sie
weder alles romantisieren noch die vielseitigen Handlungsmoglichkeiten unterschlagen, die
sich etwa in Form eines strategischen Essentialismus wiederfinden kénnen. In Ahmeds Projekt
versammeln sich performative Strategien, die auf essentialistische Zuschreibungen
zurlickgreifen, um diese fiir eigene Interessen ins Feld zu fiihren. Sayyida Salme verortet sich
selbst innerhalb kolonialer Wissensordnungen, womit sie eine Reprasentation erfahrt. Dies
gelingt auch durch den Riickgriff auf eben jene Kategorien., die sie jedoch im nachsten Schritt
umzudeuten weiBt und sich damit Gehort verschafft. Fiir Katherine Maxwell (2015, S.42) ist
Sayyida Salme eine ,obscure figure in history today” mit multiplen Identitdten (,,widow,
convert, exile, financially and socially vulnerable, etc.”), die ihre Wissensfliisse (,,knowledge
flows“) entsprechend pragten.

Zu einem dhnlichen Ergebnis kommt auch Tania Mancheno (2022). Sie bezeichnet Sayyida
Salme als ,eine ambivalente historische Figur, die vielerlei gesellschaftliche Positionen

100



© Wiener Zeitschrift fur Interdisziplinare Islamforschung 01 (2025), S. 99-105 DOI: 10.34809/2025.01.99-105

innehatte“. Den geografischen und politischen Uberlappungen folgend hebt sie die
diasporischen Dimensionen ihrer Biografie hervor und schreibt: ,lhre Einblicke in eine
subalterne und privilegierte frauenzentrierte Geschichtsschreibung sind zu der Zeit (aber auch
heute) selten zu finden. Eine kritische Erinnerungskultur konnte diese Aspekte ihrer Biografie
hervorheben und trotzdem nicht vergessen, dass ihre Schriften eine Quelle des globalen anti-
Schwarzen Rassismus darstellen”. (ebd.) Mancheno fragt also nach den Méglichkeitsraumen
fir eine informierte, inklusive und intersektionale Erinnerungspraxis, in der widerspriichliche
Haltungen thematisiert werden, statt sie zu verdrangen. Aus unterschiedlichen
Gesichtspunkten lohnt die Auseinandersetzung mit Sayyida Salmes Geschichte, um komplexe
Subjektivierungsprozesse insbesondere in rassifizierten Reprasentationsregimen und in Form
diverser Schreibstrategien auf Funktionen, Zielsetzungen und Un/Moglichkeitsraume zu
prifen.

3. Sayyida Salmes Schreiben Revisited

Mich interessiert die Frage, wie im vorliegenden Fall ambivalente Subjektpositionen in
autobiografischen Schreibtechniken artikuliert werden. Anders gesagt: Ich moéchte kritische
Uberlegungen beziiglich Kolonialismus- und Rassismus aufgreifen, um Sayyida Salmes
Schreiben genauer unter die Lupe zu nehmen: Fir wen verfasste die Autorin den Text?
Welches Publikum imaginierte sie? Welche Begriffe, Metaphern und Diskursfiguren nutzte sie,
um sich verstandlich zu machen? Und wie dricken sich widerspriichliche Gesten und
performative Subjektivitdten in ihrer Schreibpraxis aus?

,Neun Jahre ist es her, dal® ich den Gedanken falite, aus meinem Leben Einiges fiir meine
Kinder niederzuschreiben, welche bis dahin von meiner Herkunft weiter nichts wuRSten, als daR ich eine
Araberin sei und aus Zanzibar stamme. [...] Meine Memoiren waren also urspringlich nicht fir die
grolRe Welt bestimmt, sondern fiir meine Kinder, denen ich es als ein Vermachtnis treuer Mutterliebe
hinterlassen wollte; auf vielfaches Zureden jedoch entschloss ich mich endlich zur Ver6ffentlichung
derselben”, schreibt Sayyida Salme im Vorwort ihrer Memoiren. Sie will das Werk als
biografisches Selbstzeugnis im persénlichen, familidaren Interesse verstanden wissen, das sie
der nachsten Generation zur Verfligung stellt sowie ihren eigenen Kindern, obgleich sie den
Text 6ffentlich publiziert. Dass sie sich dazu entscheidet, das Werk nicht bloB als Brief im
familiaren Nachlass ihren Kindern zu hinterlassen, sondern offentlich zu machen, ist nicht
unbedeutend. Sayyida Salme nutzt die Gelegenheit, zwei Interessen zu verbinden: die
Produktion eines familiaren Gedachtnisses fir ihre Kinder und zugleich die Einwirkung auf den
deutschen Diskurs mit ihren Memoiren. Das heif3t also, sich nicht nur mitzuteilen, sondern die
weit verbreitete Wahrnehmung bzw. die Meinungen und Vorurteile tGber den ,Orient” zu
beeinflussen. Wen auch immer Sayyida Salme als Zielgruppe imaginierte, eines wird deutlich:
In der Entstehung des Werkes schreibt sich auch ein ,,German Gaze” in die Textstruktur ein,
er wird zur Linse, unter der das eigene Leben und die ,fremde” Kultur verstandlich gemacht
werden soll und mit dem zugleich fiir bestimmte Zwecke gespielt werden kann.

Sayyida Salme gibt Einblicke in ihr damaliges Leben auf Sansibar; sie klart auf: Gber die
Kiche, den bosen Blick, die kulturellen Gepflogenheiten, den Alltag am Hof, die familidren
Beziehungen. Und sie ist darum bemdiiht, ,den Islam” zu erklaren. ,Zum Beten braucht jeder
Muslim (Mohamedaner) ein besonderes, vollkommen reines Gewand” (Ruete 1886, S.2f),
schreibt sie auf den ersten Seiten. Die Eigenbezeichnung ,Muslim*in“ wird dem Publikum
durch die altertiimliche Fremdbezeichnung ,,Mohamedaner” in Klammern erldutert. Das
konnte der Versuch einer Korrektur sein: Muslim statt Mohamedaner. Doch
bezeichnenderweise verschwindet im Verlauf des Textes der Begriff ,Muslim“. Stattdessen
wird ausschlieBlich von Mohamedanern gesprochen und damit die Lese- und

101



© Wiener Zeitschrift fur Interdisziplinare Islamforschung 01 (2025), S. 99-105 DOI: 10.34809/2025.01.99-105

Schreibgewohnheit des weilRen, deutschen Publikums affirmiert bzw. aufgegriffen. Einerseits
wird so die begriffliche Intervention versaumt, andererseits kann auf diese Weise die
Aufmerksamkeit gesichert werden, um an anderer Stelle Bedeutungen zu verschieben. Die
Autorin will verstanden werden, und verstanden zu werden, bedeutet zugleich, diejenigen
Diskursregeln nicht aufler Acht zu lassen, durch die sie und alle anderen gepragt sind. Insofern
kdnnte das Spiel der Anrede im Sinne der Butlerischen Subjektivation verstanden werden
(Butler 2006). Eine Fremdbezeichnung wie ,Mohamedaner” setzt herab, sie erniedrigt und ist
Abbild jahrhundertealter Feindbilder. Allerdings wird sie hier aber unter anderen Vorzeichen
angeeignet und umfunktioniert. In ,,Hass spricht” formuliert es Judith Butler folgendermaRen:
,Durch den Namen, den man erhilt, wird man nicht einfach nur festgelegt. Insofern dieser Name
verletzend ist, wird man zugleich herabgesetzt und erniedrigt. Doch enthalt der Name auch eine
andere Moglichkeit, da man durch die Benennung auch eine bestimmte Maoglichkeit der
gesellschaftlichen Existenz erhalt und erst in ein zeitliches Leben der Sprache eingefiihrt wird,
das die urspriinglichen Absichten, die der Namensgebung zugrunde lagen, libersteigt. Wahrend
also die verletzende Anrede ihren Adressaten scheinbar nur festschreibt und |ahmt, kann sie
ebenso eine unerwartete, ermachtigende Antwort hervorrufen.” (ebd., S.44)

Auch Sayyida Salme ist um eine unerwartete, ermachtigende Antwort bemiht. Auch sie ringt
mit den Kategorien, um sich erklarbar zu machen. Auch sie greift zurilick auf das, was existiert,
um es fir ihren Fall umzuschreiben. So ambivalent die Versuche auch erscheinen mogen, sie
bilden eben jenen diskursiven Kontext ab, in dem sich das Sprechen und Sein bewegen, oder
zu bewegen haben, um gehért werden zu kdnnen. Sayyida Salme positioniert ihre
Autobiografie Memoiren einer arabischen Prinzessin als Text einer Autorin, die als
,Mohamedanerin“ aufwuchs. Den Freitag erklart sie als ,der Sonntag der Mohamedaner”
(Ruete 1886, S.32) und spricht fortan vom ,,arabischen Sonntag” (ebd., S.42). Die erdffnende
Sure im Koran bezeichnet sie als ,,das mohamedanische Vaterunser” (ebd., S.91). Und die
Beschneidung von muslimischen Jungen nennt sie ,mosaischer Ritus” (ebd., S.82), was
zugleich eine Referenz zum Diskurs (iber das deutsche Judentum und seine Wahrnehmung im
Deutschen Reich bedeuten kénnte. In ihrem Schreiben schopft die Autorin aus einer Vielzahl
an Etikettierungen bis hin zu orientalistischen Fantasmen, um ihre Sprecherinnenposition zu
untermauern, also um in den Ohren und Augen der Offentlichkeit existieren zu kénnen.

Das Kapitel ,Das tagliche Leben in unserem Hause” eroffnet sie mit den Worten: ,Wie
unzahlig oft bin ich nicht gefragt worden. ,Bitte, sagen Sie mir blos, wie kdnnen denn die Leute bei
Ihnen nur leben, ohne sich mit etwas zu beschéftigen?” (ebd., 5.59). Die Autorin will Antwort geben
auf ,diese Frage seitens des Nordldnders” und aufrdumen mit den festen Uberzeugungen,
,dald eine Orientalin gar nichts thut, sondern im abgeschlossenen Harim ihre Tage vertraumt”
(ebd., S.59). Bereits zuvor schrieb sie: ,, Das Gefiihl, frei und unbefangen sein zu kdnnen, belebt
und begliickt ja Gberall alle Menschen, mogen sie nun im Norden oder im Stiden des Erdballs
ihren Wohnsitz haben.” (ebd., S.40f.). Sayidda Salme scheut sich nicht, das deutsche Leben
unter ihren eigenen moralischen Gesichtspunkten zu bewerten. Sie kritisiert den deutschen
Arbeitsethos, ,,den ganzen lieben Tag ein ewiges hetzen und Tagen von Arbeit zu Arbeit. [...]
Weshalb wundert man sich eigentlich hier noch, wenn ein Schulkind krank wird“ (ebd., S.96).
Sie stellt das europaische Bildungswesen in Frage und wendet eigene MaRstdbe an: ,,War da
unsere freie lustige Galerie nicht besser? Und was niitzt die hochste Bildung, wenn der Kérper
bei ihrem Erringen zu Grunde geht?“ (ebd., S.97). In Deutschland werde Religion
schablonenhaft gelehrt: ,Wir haben ja auch nur auswendig gelernt, aber das Herz kam
daneben nicht zu kurz. [...] Mége man lUber dem Kopf vor Allem das Herz nicht vergessen”
(ebd., S.97f.). Sayyida Salme kritisiert, dass die Nordlander sehr von sich eingenommen seien:
Der Stolz und die Geringschatzung anderer sei nicht gerade lobenswert.

102



© Wiener Zeitschrift fur Interdisziplinare Islamforschung 01 (2025), S. 99-105 DOI: 10.34809/2025.01.99-105

Deutschland und Europa bleiben ein stiandiger Vergleichspunkt. Das Leben woanders
wird aus dem hiesigen Standort betrachtet und erklart. Mitunter affirmiert Sayidda Salme
orientalistische Tropen, um dem europaischen Publikum das innere Andere aufzudecken, die
Essentialismen aber positiv umzukehren. Schone Augen seien, , wie bekannt” im Orient keine
Seltenheit, schreibt sie (ebd., S.35). Oft mutet die Gegenrede fast schon satirisch an:
,Unstreitig sehen orientalische kleine Kinder [...] viel hiibscher aus, als die europdischen”
(ebd., S.78). Wahrend im Akt der Gegenrede unter selbst-orientalisierenden Zeichen
Schonheit zu einem typischen Eigenmerkmal definiert und vom europaischen (nicht-schon)
getrennt wird, will die Autorin an anderer Stelle die Differenz auflosen. Sie fokussiert
stattdessen das Verbindende, sodass vermeintlich orientalische Schulkinder als Schulkinder
wie alle anderen in den Blick genommen werden: ,Eines aber haben auch die orientalischen
Schulkinder mit den europdischen gemein: den natlrlichen Instinkt, die Lehrerin durch
Geschenke fir sich zu gewinnen, sie zu bestechen” (ebd., S.93).

Sayyida Salme schopft aus einer doppelten Perspektive: Sie bemiiht einen Blick, der ihr
einerseits ermoglicht, das hinter sich Gelassene und den neuen Ort aus einer dritten Position
zu betrachten und (um)zudeuten. Sayyida Salme vermittelt den Leser*innen dadurch das
Gefuhl, dem deutschen Publikum etwas voraus zu haben. Sie artikuliert sich in beiden Fallen
als Expertin und bewertet den deutschen Alltag unter ,,orientalischem® Blick.

Die Memoiren sind ein Zeugnis ambivalenter Subjektpositionierungen und vielseitiger
Schreibstrategien, die uns vor die Herausforderung einer Einordnung stellen und das Dilemma
der Etikettierungen aufs scharfste vorfiihren. Sayyida Salme bewegt sich im rassifizierten
Diskursfeld. Sie navigiert das eigene Schreiben durch die Kategorien und reproduziert
homogene Schablonen lber Europa und den Orient, um sie an anderer Stelle fiir ihre eigenen
Anliegen einzuflechten. Auch die Selbst-Orientalisierung wird zu einem zentralen Topos,
genauso wie die Erfahrung, in Deutschland zwar als schwarze Frau wahrgenommen zu
werden, diese aber nicht sein zu wollen. Sayyida Salmes Verstrickung in den anti-Schwarzen
Rassismus, der Gebrauch anti-schwarzer Begriffe und Motive, bis hin zur Beflirwortung und
Normalisierung der Versklavung von Afrikaner*innen, ja die Kompliz*innenschaft in kolonial-
imperialen Verhaltnissen und viele weitere Problemlagen gehen mit der Lektiire einher.

4. Anstelle eines Fazits: Wie (zuriick) Schreiben?
Dieser historische Fall ist deshalb aus mehreren Griinden relevant. Er bietet sich an, um Uber
Mehrfachdiskriminierungen, kolonial-rassistische Verstrickungen und Versuche, dagegen
anzuschreiben, nachzudenken. Etwa Uber die hoch aktuelle Frage: Wie zuriickschreiben, ohne
die der Anrufung zugrundeliegenden rassifizierenden Logiken zum weifSen Hintergrund der
eigenen Schrift zu machen? Oder auch: Welche Strategien lassen sich unter rassifizierten
Subjekten identifizieren, um strukturelle Ignoranzen zu untergraben und marginalisierte
Stimmen zu re-zentrieren? Wie sieht eine Schreibpraxis aus, die herangetragene Erwartungen
insofern enttduscht, dass nicht objekt- sondern subjektorientiert nach Antwortmoglichkeiten
gesucht und Interventionsrdume ausgelotet werden, die fiir eine intersektionale Kritik und
alternative solidarische Gegen-Entwirfe von grof3er Bedeutung sind?
Migrant*innen, Muslim*innen und rassifizierte Menschen setzen sich vielseitig zur
Wehr. Sie entwickeln Gegen-Erzahlungen und ringen um Gegen-Diskurse, die nicht immer
zufriedenstellend sind und stets aufs Neue ausgehandelt werden (mussen). Sie driicken
Enttduschungen aus, wollen aus eigenen Erfahrungswerten berichten und entwickeln
alternative Diskurse. Das heil3t, sie reagieren auf herrschende Diskursverhaltnisse, indem sie
Themen selektieren und (um)definieren.

103



© Wiener Zeitschrift fur Interdisziplinare Islamforschung 01 (2025), S. 99-105 DOI: 10.34809/2025.01.99-105

Insofern hat Aischa Ahmed Recht, wenn sie die Ambiguitat in Sayyida Salmes Biografie
betont und strategische Inszenierungen nicht unerwahnt lasst, mit der die Autorin ihre
Interessen offentlich gegentiber der deutschen Kolonialpolitik zum Ausdruck bringt. Ahmed
(2020, S.102) schreibt: ,Salme war kein Spielball der deutschen Kolonialpolitik. lhre eigene
Handlungsfahigkeit wird [...] deutlich, ihr eigenes Sich-Einschreiben in den kolonialen Diskurs, indem
sie die Deutungsmacht fir sich beanspruchte.” Aber auch einen allzu romantisierenden Blick lehnt
Ahmed ab. Sie schreibt: ,Salme selbst blieb in dem Bild von sich gefangen, das sie auf der einen Seite
zu demontieren versuchte, auf der anderen Seite reifizierte. Sie war ein ,native informant’, sie erklarte
das, was vermeintlich schon bekannt war“ (ebd., S.112).

Der Fall lasst sich problemlos auf die gegenwartige Situation (ibersetzen, denn das
Zurilick-Schreiben in Europa bewegt sich auch heute nicht ohne Kontext: Das Schreiben
existiert nicht losgeldst von den hegemonialen Diskursregeln, sie rahmen den Text sowie die
Art und Weise, wie Muslim*innen und Orientalisierte sich zu Wort melden. Auf welche
Begriffe wird heute zurlickgegriffen? Welche werden affirmiert, um sich verstandlich zu
machen, wie werden sie gedehnt oder an anderer Stelle gebrochen und demontiert? Fir wen
wird geschrieben? Oder, um auf den Begriff des ,German Gaze” zuriickzukommen, wer hat
Uber die Schultern geblickt, wahrend ein Satz ausformuliert und ein anderer verschwiegen
wurde? Folgt das Schreiben einer Richtung, die bereits vordefiniert wurde, und wie wird ein
alternativer Weg geebnet, auf dem das Schreiben nicht darauf reduziert wird, zuriick zu
antworten, um sich fiir die Mehrheit zu erklaren und die Ublichen Folien abzuarbeiten?
Inwiefern reguliert der Islamdiskurs literarische Schreibmoglichkeiten und welche
verunmoglicht er?

Diese Situation beschrieb ich in meinem Buch ,Muslimaniac” (Keskinkilic 2023) als
Schauplatz eines doppelten Prozesses, bei dem die Erfindung von Muslim*innen als
gesellschaftliches Ubel und zu korrigierendes Problem einhergeht mit den wenigen
dominanten Existenzbedingungen, die sich fir Muslim*innen bieten, um sich selbst
artikulieren und begreifen zu kénnen. Das dominante Fremdbild prallt auf ein Selbst, das sich
nicht (mehr) erkennt und/oder nicht erkennen bzw. anders subjektivieren kann. Der
hegemoniale Islamdiskurs prasentiert ein vordefinierter Set an Themen und Vokabeln, an
denen sich Muslim*innen orientieren miissen, um gehort zu werden, ja um Uberhaupt
offentlich zu existieren. Es handelt sich um ein sprachliches Korsett, das Muslim*innen auf ein
bestimmtes Sein und ein bestimmtes Schreiben verengt. Ich wiederhole: Die Art und Weise,
wie Muslim*innen schreiben, wie sie zu Gesellschaft und Politik Stellung beziehen, sich
positionieren und dagegen formulieren, kann deshalb nicht ohne den politischen
Zusammenhang, indem sie rassifiziert werden, verstanden werden. Ich befirchte, dass die
Gegen-Offentlichkeiten, so vielseitig sie sich auch unter subversiven Zeichen in Social Media,
in Blogs, in Hashtag-Kampagnen oder einer kritischen Literaturlandschaft auf den Diskurs
beziehen und ein Gegen-Schreiben initiieren, bestimmten methodologischen Sackgassen
folgen, sodass gewisse Existenzgrenzen vorprogrammiert sind. Um aber mit einem weniger
pessimistischen  Ausblick zu enden: (Zuriick-)Schreiben kann bedeuten, jede
Erwartungshaltung zu untergraben, nicht einseitig, nicht dualistisch, sondern intersektional zu
denken. Zwar mit der Anrufung, spielerisch zu arbeiten, sie jedoch nicht in jedem Fall zur
Grundlage des eigenen Sprechens, Schreibens und Seins zu nehmen, schon gar nicht die Welt
zu vereindeutigen, sondern Ambiguitat zu produzieren.

104



© Wiener Zeitschrift fur Interdisziplinare Islamforschung 01 (2025), S. 99-105 DOI: 10.34809/2025.01.99-105

Literaturverzeichnis

Ahmed, Aischa (2020): Arabische Prdsenzen in Deutschland um 1900. Biografische Interventionen,
Bielefeld.

Butler, Judith (2006): HaR spricht. Zur Politik des Performativen, Frankfurt a.M.

Keskinkilig, Ozan Zakariya (2023): Muslimaniac. Die Karriere eines Feindbildes, Berlin.

Mancheno, Tania (2022): Migrierende Identitaten Salme/Ruete, koloniales und kolonialisiertes Subjekt
zugleich. In: Rosa-Luxemburg-Stiftung. NACHRICHT | 16.09.2022 Erinnerungspolitik /
Antifaschismus - Deutsche / Europédische Geschichte - Westeuropa - Ostafrika,
https://www.rosalux.de/news/id/47026/migrierende-identitaeten.

Maxwell, Katherine (2015): Sayyida Salme/Emily Ruete: Knowledge Flows in an Age of Steam, Print,
and Empire. In: Global Societies Journal 3/2015, S. 37-48.

Reynolds, Dwight F. (Hrsg) (2001): Interpreting the Self. Autobiography in the Arabic Literary Tradition,
University of California Press.

Ruete, Emily (1886): Memoiren einer arabischen Prinzessin, Berlin.

105


https://www.rosalux.de/news/id/47026/migrierende-identitaeten

