
© Wiener Zeitschrift für Interdisziplinäre Islamforschung 01 (2025), S. 75-85 DOI: 10.34809/2025.01.75-85 

 

75 
 

Das Kopftuch –  

Zwischen religiösem Symbol und politischer Instrumentalisierung  

Asiye Sel 

Abstract: Der Diskurs um das muslimische Kopftuch in Europa vereint religiöse Symbolik und politische 
Instrumentalisierung. Frauen mit Kopftuch sind struktureller Diskriminierung und sozialer 
Marginalisierung ausgesetzt, während Medien und politische Akteur*innen das Kopftuch oft als 
Zeichen kultureller Differenz inszenieren. Eine intersektionale Analyse zeigt, dass die Debatte tief 
verwurzelte soziale und ökonomische Ungleichheiten reflektiert und differenzierte Strategien für 
Gleichberechtigung und Integration erfordert. 
Schlüsselbegriffe: Kopftuch, Religiöse Symbolik, Politische Instrumentalisierung, Diskriminierung, 
Intersektionalität, Integration 
 
Autorin: Asiye Sel ist Referentin in der Abteilung Frauen und Gleichstellungspolitik in der AK Wien 
Kontakt: Asiye.SEL@akwien.at 
 

1. Einleitung 
Der Diskurs um das muslimische Kopftuch hat sich in Europa und insbesondere in Österreich 
zu einem zentralen gesellschaftlichen und politischen Thema entwickelt. Ursprünglich als 
religiöses Kleidungsstück betrachtet, hat das Kopftuch im Laufe der Jahre eine symbolische 
Bedeutung erlangt, die weit über eine religiöse Zugehörigkeit hinausgeht. Es ist nicht nur 
Ausdruck individueller Glaubensfreiheit, sondern dient auch als Symbol für tiefgreifende 
gesellschaftliche Konflikte. In der öffentlichen Wahrnehmung steht das Kopftuch oft im 
Spannungsfeld zwischen einem Ausdruck persönlicher Religiosität und einem Symbol für 
kulturelle und politische Auseinandersetzungen. Diese Diskussionen werden sowohl in 
Medien als auch in wissenschaftlichen und feministischen Kreisen intensiv behandelt, wobei 
Fragen der Integration, der religiösen Selbstbestimmung und der Rolle der Frau in der 
Gesellschaft eine zentrale Rolle spielen (Scherr, 2020; Berghahn, 2015).  
  
Sabine Berghahn (2015) betont, dass das Kopftuch in politischen Debatten häufig als Marker 
für die kulturelle Differenz muslimischer Frauen dient und dadurch als Mittel der sozialen 
Abgrenzung genutzt wird. In diesen Auseinandersetzungen steht oft weniger die religiöse 
Praxis im Vordergrund, sondern vielmehr die Frage, wie das Kopftuch als Symbol kultureller 
Differenz wahrgenommen wird. Dies spiegelt sich in der europäischen Migrationspolitik wider, 
insbesondere seit den Migrationsbewegungen ab dem Jahr 2015. Meltem Kulaçatan (2020) 
hebt hervor, dass das Kopftuch in dieser Zeit zu einem zentralen Thema wurde, da es Fragen 
der nationalen Identität und der kulturellen Anpassung aufwarf. Für viele politische 
Akteur*innen symbolisiert es eine Herausforderung für die Vorstellung einer homogenen 
nationalen Identität, was zu einer verstärkten Politisierung des Themas führte.  
  
Albert Scherr (2020) argumentiert, dass das Kopftuch als Symbol für kulturelle Inkompatibilität 
genutzt wird, um gesellschaftliche Ängste vor Überfremdung und den Verlust kultureller 
Werte zu verstärken. Solche Darstellungen führen dazu, dass die eigentlichen sozialen und 
ökonomischen Herausforderungen der Integration in den Hintergrund treten und stattdessen 
kulturelle Polarisierungen in den Vordergrund rücken. Kulaçatan (2020) unterstreicht, dass 
diese Art der Debatte oft dazu führt, dass muslimische Frauen als Repräsentantinnen einer 

file:///C:/Users/rania.schakfeh/Desktop/3.%20Journal/Asiye.SEL@akwien.at


© Wiener Zeitschrift für Interdisziplinäre Islamforschung 01 (2025), S. 75-85 DOI: 10.34809/2025.01.75-85 

 

76 
 

vermeintlich nicht integrierbaren Kultur gesehen werden, was ihre soziale Teilhabe erschwert 
und die Integration behindert.  

Diese Diskussionen verweisen auf tiefere gesellschaftliche Konflikte, die weit über die 
religiöse Bedeutung des Kopftuchs hinausgehen und grundlegende Fragen der sozialen 
Zugehörigkeit und des gesellschaftlichen Zusammenhalts berühren (Breit, 2020). Die Symbolik 
des Kopftuchs dient dabei als Projektionsfläche für Ängste vor kulturellem Verlust und 
gesellschaftlicher Veränderung. Rottmann und Marx Ferree (2008) weisen darauf hin, dass das 
Kopftuch in diesem Kontext nicht nur als religiöses Symbol, sondern auch als Zeichen 
kultureller Differenz interpretiert wird, was zu einer Verschiebung hin zu kulturellen Debatten 
und weg von sozialen Gerechtigkeitsfragen führt.  

 Sieglinde Rosenberger und Birgit Sauer (2012) sehen in den Debatten über das 
Kopftuch auch einen Ausdruck der Auseinandersetzung um die Akzeptanz religiöser Vielfalt 
und kultureller Pluralität in Europa. Diese Diskussionen verdeutlichen die Herausforderung, 
die europäische Gesellschaften bei der Integration von Diversität und der Aufrechterhaltung 
eines gemeinsamen sozialen Rahmens erleben. Es geht nicht nur darum, wie viel religiöse 
Pluralität zugelassen wird, sondern auch um die Frage, inwieweit kulturelle Unterschiede in 
einem gemeinsamen gesellschaftlichen Rahmen akzeptiert werden können (Rosenberger & 
Sauer, 2012).  

Dabei spielen auch feministische Perspektiven in diesen Debatten eine wichtige Rolle. 
Maria Pernegger (2020) beleuchtet, dass das Kopftuch von einigen Feministinnen als Zeichen 
patriarchaler Unterdrückung kritisiert wird, während andere es als Ausdruck der 
Selbstbestimmung und religiösen Identität verteidigen. Diese widersprüchlichen Sichtweisen 
zeigen die Komplexität des Themas, das sich nicht auf eine einheitliche Interpretation 
reduzieren lässt. Stattdessen verweist es auf die Vielschichtigkeit der Lebensrealitäten 
muslimischer Frauen in Europa, die sowohl von gesellschaftlichen Erwartungen als auch von 
individuellen Überzeugungen geprägt sind.  
Catherine Delmas (2006) beschreibt, dass die Debatten um das Kopftuch oft auch eine 
Auseinandersetzung um die Rolle der Religion im öffentlichen Raum sind. In Frankreich, wo 
das Kopftuchverbot an Schulen stark umstritten war, wurde das Kopftuch zu einem Symbol 
für die Herausforderung, säkulare und religiöse Werte miteinander zu vereinbaren. Diese 
Konflikte sind auch in anderen europäischen Ländern präsent, wobei der Diskurs je nach 
gesellschaftlichem und politischem Kontext variiert. Elisabeth Holzleithner (2022) hebt hervor, 
dass das Kopftuch in der rechtlichen und politischen Diskussion oft als Herausforderung für 
die säkulare Ordnung Europas dargestellt wird und dabei die tatsächlichen sozialen Probleme, 
die muslimische Frauen erfahren, in den Hintergrund treten.  
 

2. Politische Instrumentalisierung und gesellschaftliche Debatte  
Seit 2018 hat sich in Österreich die Instrumentalisierung des Kopftuchs verstärkt, 
insbesondere im Kontext migrationspolitischer Auseinandersetzungen. Dieses Jahr markierte 
eine Phase erhöhter politischer Spannungen, in der das Kopftuch zunehmend in den Fokus 
integrations- und rechtspolitischer Debatten geriet. Maßnahmen wie das Kopftuchverbot an 
Volksschulen, das von der ÖVP-FPÖ-Koalition vorangetrieben wurde, verstärkten die 
Diskussionen. Das Kopftuch diente dabei als Symbol für kulturelle Differenz und angebliche 
Integrationsunwilligkeit (Kulaçatan, 2020). Laut einer Analyse von Sabine Berghahn (2015) 
wurde das Kopftuch in dieser Zeit zur Projektionsfläche für gesellschaftliche Ängste und diente 
dazu, eine „Wir gegen die Anderen“-Rhetorik zu verstärken.  
  



© Wiener Zeitschrift für Interdisziplinäre Islamforschung 01 (2025), S. 75-85 DOI: 10.34809/2025.01.75-85 

 

77 
 

Rechtspopulistische Akteure wie die FPÖ nutzten das Kopftuch gezielt, um Ängste vor 
Überfremdung und dem Verlust „unserer“ kulturellen Werte zu schüren (Scherr, 2020). Diese 
Rhetorik fand besonders in Wahlkampfzeiten breite Resonanz, da sie tief verwurzelte Ängste 
in der Bevölkerung ansprach und eine „Wir gegen die Anderen“-Haltung förderte. Laut der 
Bundeszentrale für politische Bildung (bpb) setzte die FPÖ wiederholt auf das Thema 
kultureller Erhalt, indem sie sich als Verteidigerin des „christlich-abendländischen Erbes“ 
inszenierte, um sich von muslimischen Praktiken wie dem Kopftuch abzugrenzen (bpb, 2018).  

Die Diskussionen über das Kopftuch wurden häufig als Stellvertreterdebatten geführt, 
die reale Herausforderungen der Integration von Migrantinnen in den Hintergrund drängten. 
Albert Scherr (2020) betont, dass das Kopftuch besonders in Zeiten gesellschaftlicher 
Umbrüche als Instrument genutzt wurde, um Ängste und Unsicherheiten zu adressieren. 
Solche symbolischen Auseinandersetzungen verschleiern jedoch oft die sozialen und 
ökonomischen Integrationsbarrieren, denen Migrantinnen tatsächlich ausgesetzt sind 
(Berghahn, 2015).  

Darüber hinaus wird der weibliche Körper in diesen Debatten zum Austragungsort 
symbolischer Konflikte über nationale Identität und soziale Zugehörigkeit. Rechtspopulistische 
Akteure inszenieren das Kopftuch als Symbol der „Andersartigkeit“, das kulturelle und soziale 
Inkompatibilität suggeriert und so den Ausschluss muslimischer Frauen aus der Gesellschaft 
legitimiert (Rosenberger & Sauer, 2012). Laut einer Analyse in der Zeitung „Der Standard“ aus 
dem Jahr 2019 wird das Kopftuch in diesem Kontext als „Projektionsfläche für gesellschaftliche 
Spannungen“ genutzt.  

Die rechtspopulistische Rhetorik stellt das Kopftuch als Ausdruck mangelnder 
Integrationsbereitschaft dar und nutzt es als Argument für verschärfte Migrationsgesetze. 
Diese symbolische Aufladung lenkt von den eigentlichen strukturellen Barrieren ab, die 
Migrant*innen in Österreich erfahren (Kulaçatan, 2020). Ein differenzierter Diskurs könnte 
jedoch dazu beitragen, Vorurteile abzubauen und die gesellschaftliche Integration zu fördern.  
Neben der oft negativen medialen Berichterstattung sollten positive Ansätze hervorgehoben 
werden. So hat sich beispielsweise die Präsenz muslimischer Frauen in Medien erhöht. 
Berichte, die ihre Erfolge und Beiträge zur Gesellschaft betonen, könnten ein ausgewogeneres 
Bild vermitteln und die Bedeutung solcher Entwicklungen unterstreichen.  

Ein Vergleich spezifischer Länder verdeutlicht die Diversität im Umgang mit dem Kopftuch. 
Während Frankreich ein striktes Verbot religiöser Symbole verfolgt, setzt Schweden auf einen 
integrativen Ansatz. Solche Gegenüberstellungen könnten dabei helfen, die Bandbreite der 
Regelungen und deren Auswirkungen besser zu verstehen und die Diskussion zu bereichern.  
 

3. Rechtliche und strukturelle Diskriminierung von Frauen mit 
Kopftuch  

Frauen, die ein Kopftuch tragen, erleben in vielen europäischen Ländern strukturelle 
Benachteiligungen. Diese reichen von Vorurteilen im Alltag bis hin zu rechtlichen 
Einschränkungen und Barrieren im Arbeitsmarkt. Während das Kopftuch in vielen 
europäischen Ländern formal durch die Religionsfreiheit geschützt ist, zeigen zahlreiche 
Studien, dass muslimische Frauen in der Praxis systematischen Diskriminierungen ausgesetzt 
sind. Diese Diskriminierungen umfassen sowohl institutionelle als auch informelle Formen, 
wie etwa die Ungleichbehandlung bei Bewerbungsverfahren oder die stereotype Darstellung 
in den Medien (Schuster, 2020).  

Laut einer Studie der Antidiskriminierungsstelle des Bundes in Deutschland sind 
muslimische Frauen mit Kopftuch besonders häufig Diskriminierung ausgesetzt, vor allem im 
beruflichen Kontext. Eine Untersuchung des IZA – Forschungsinstitut zur Zukunft der Arbeit–  



© Wiener Zeitschrift für Interdisziplinäre Islamforschung 01 (2025), S. 75-85 DOI: 10.34809/2025.01.75-85 

 

78 
 

belegt, dass Frauen mit Kopftuch deutlich mehr Bewerbungen verschicken müssen, um zu 
Vorstellungsgesprächen eingeladen zu werden, selbst wenn sie die gleichen Qualifikationen 
wie Bewerberinnen ohne Kopftuch haben. In einer fiktiven Bewerbungsstudie sank die 
Einladungsquote von 19 Prozent bei Bewerberinnen ohne Kopftuch auf nur vier Prozent bei 
Frauen, die ein Kopftuch tragen (Weichselbaumer, 2016; Antidiskriminierungsstelle, 2019).  

Auch im Bereich der Erwerbstätigkeit sind Frauen mit Kopftuch erheblichen 
Benachteiligungen ausgesetzt. Eine experimentelle Studie der Johannes Kepler Universität 
Linz (Weichselbaumer 2016) zeigt auf, dass Frauen mit Kopftuch viermal so viele Bewerbungen 
verschicken müssen, um die gleiche Chance auf ein Vorstellungsgesprächen zu erhalten wie 
Bewerberinnen ohne Kopftuch. Diese Studie verdeutlicht, dass selbst bei identischer 
Qualifikation und Erfahrung die Bewerbungsquote für kopftuchtragende Frauen drastisch 
sinkt, was auf eine weitverbreitete Vorurteilshaltung hinweist (Weichselbaumer, 2016; 
Antidiskriminierungsstelle des Bundes, 2019).  

Für Frauen, die ein Kopftuch tragen, vervielfachen sich die genannten Hürden. In vielen 
Branchen wird das Kopftuch als kulturell inkompatibel wahrgenommen, was dazu führt, dass 
Frauen trotz gleicher Qualifikationen schlechtere Chancen auf dem Arbeitsmarkt haben. 
"Trotz des gesetzlichen Schutzes durch das Allgemeine Gleichbehandlungsgesetz (AGG) sind 
viele Frauen faktisch nicht in der Lage, sich gegen diese Diskriminierungen zu wehren, da diese 
häufig subtil und schwer nachzuweisen sind" (Antidiskriminierungsstelle, 2019).  

Insgesamt zeigen die beschriebenen Erfahrungen der Frauen, dass die strukturelle 
Diskriminierung weit über die religiöse Dimension hinausgeht und tief in den 
gesellschaftlichen Vorurteilen verwurzelt ist, die in der medialen Darstellung von Frauen mit 
Kopftuch oft reproduziert werden (Pernegger, 2020; Holzleithner, 2022). Die stereotypen 
Darstellungen tragen dazu bei, dass Musliminnen als "anders" wahrgenommen werden und 
dadurch einer verstärkten sozialen Ausgrenzung unterliegen. Diese Art der Diskriminierung ist 
besonders problematisch, da sie nicht nur den Zugang zum Arbeitsmarkt erschwert, sondern 
auch die soziale Teilhabe und Integration von Frauen mit Kopftuch in die Gesellschaft 
nachhaltig beeinträchtigt (Antidiskriminierungsstelle, 2019; Scherr, 2020).  
 

4.  Feminismus und das Kopftuch: Eine komplexe Herausforderung  
Ein weiterer Aspekt ist der Umstand, dass die feministische Debatte um das Kopftuch von 
Spannungen zwischen der Wahrung individueller Selbstbestimmung und der Kritik an 
patriarchalen Strukturen geprägt ist. Während einige feministische Strömungen das Kopftuch 
als Symbol für die Unterdrückung von Frauen sehen, betonen andere die Bedeutung der 
Selbstbestimmung von Frauen, die sich bewusst für das Tragen des Kopftuchs entscheiden. 
Diese Positionen stehen in einem Spannungsfeld, das durch die Vielfalt der feministischen 
Perspektiven und die unterschiedlichen Lebensrealitäten von Frauen geprägt ist.  

Ein zentraler Kritikpunkt in der Debatte ist die Gefahr eines "westlichen Feminismus", 
der davon ausgeht, dass Emanzipation universell verstanden und angewendet werden kann. 
Dieser Ansatz ignoriert oft die spezifischen sozialen und kulturellen Kontexte, in denen Frauen 
leben. Birgit Rommelspacher (2007) beschreibt dies als einen neokolonialen Gestus, der 
muslimischen Frauen vorschreibt, wie ihre Befreiung auszusehen habe. Sie betont, dass es 
notwendig ist, alternative Modelle der Selbstbestimmung zu akzeptieren, die sich von den 
westlichen Vorstellungen unterscheiden und dennoch als authentische Formen der 
Emanzipation gelten können.  

Die Herausforderung für feministische Bewegungen besteht auch darin, die Vielfalt der 
Perspektiven zu berücksichtigen und eine inklusive Debatte zu führen, die die individuellen 
Entscheidungen der Frauen respektiert. Die Entscheidung, ein Kopftuch zu tragen, kann aus 



© Wiener Zeitschrift für Interdisziplinäre Islamforschung 01 (2025), S. 75-85 DOI: 10.34809/2025.01.75-85 

 

79 
 

unterschiedlichen Gründen getroffen werden. Von religiöser Überzeugung bis hin zur 
Anpassung an gesellschaftliche Erwartungen (Holzleithner, 2022). Maria Mayer-
Schwingenschlögl (2021) betont, dass eine pauschale Ablehnung des Kopftuchs aus 
feministischer Perspektive leicht paternalistisch wirken kann, wenn sie die Beweggründe der 
Trägerinnen nicht ernst nimmt und ihnen eine Form der Selbstbestimmung abspricht.  

Feministische Bewegungen sollten sich bewusst sein, dass ihre Kritik an patriarchalen 
Strukturen nicht zur weiteren Marginalisierung von Frauen führen darf, die durch ihre 
Entscheidung, ein Kopftuch zu tragen, ohnehin bereits vielfältigen Diskriminierungen 
ausgesetzt sind. Stattdessen sollten feministische Positionen versuchen, die komplexen 
sozialen Dynamiken zu verstehen, die diese Entscheidungen beeinflussen, und den Fokus auf 
die Unterstützung der Rechte aller Frauen legen – unabhängig davon, ob sie sich für oder 
gegen das Tragen eines Kopftuchs entscheiden (Holzleithner, 2022; Rommelspacher, 2007).  
 

5.  Strukturelle Diskriminierung und reale Benachteiligungen im 
Fokus  

Der Diskurs um das Kopftuch verdeutlicht tiefgehende gesellschaftliche und ökonomische 
Ungleichheiten, die Frauen mit Kopftuch betreffen. Diese Benachteiligungen sind nicht nur 
Resultat einer religiösen Diskriminierung, sondern auch das Ergebnis geschlechtsspezifischer 
und ethnischer Vorurteile (Weichselbaumer, Schuster, 2020; Scherr, Breit, 2020). Besonders 
im Arbeitsmarkt werden Frauen mit Kopftuch häufig als „kulturell unpassend“ 
wahrgenommen, was zu einem geringeren Zugang zu beruflichen Chancen führt. Diese 
strukturelle Benachteiligung ist eng mit gesellschaftlichen Vorstellungen von kultureller 
Zugehörigkeit verknüpft. Diese Aspekte werden in der öffentlichen Debatte zu wenig 
berücksichtigt.  

Das Thema Bewerbung wurde bereits in Kapitel 3: Rechtliche und strukturelle 
Diskriminierung von Frauen mit Kopftuch thematisiert. Die dort dargestellten Studien 
verdeutlichen die strukturellen Herausforderungen, die Frauen mit Kopftuch im 
Bewerbungsprozess erfahren. Daher wird an dieser Stelle auf die entsprechenden 
Ausführungen in Kapitel 3 verwiesen.  

Die Folgen dieser Diskriminierung sind weitreichend: Frauen mit Kopftuch sehen sich 
nicht nur im beruflichen Bereich benachteiligt, sondern erleben auch soziale Isolation und ein 
vermindertes gesellschaftliches Ansehen. Diese Ausgrenzung führt zu einem Kreislauf der 
Marginalisierung, der sich negativ auf die sozialen und wirtschaftlichen Chancen der 
betroffenen Frauen auswirkt. Laut der Antidiskriminierungsstelle des Bundes ist dieser 
Kreislauf besonders schwer zu durchbrechen, da die strukturelle Benachteiligung tief in den 
gesellschaftlichen Strukturen verankert ist (Antidiskriminierungsstelle, 2019).  

Doris Weichselbaumer (2016) kritisiert in diesem Zusammenhang, dass im Westen häufig 
die Lage von Frauen in muslimischen Gesellschaften fokussiert wird, während die 
Diskriminierung von Musliminnen in westlichen Gesellschaften selbst kaum Beachtung findet. 
Diese ungleiche Behandlung führt dazu, dass muslimische Frauen in Europa oft stärker von 
Armut und sozialer Ausgrenzung betroffen sind als ihre nicht-muslimischen Mitbürgerinnen. 
Die Kombination aus religiös-kultureller Diskriminierung und geschlechtsspezifischen 
Barrieren verstärkt die Auswirkungen dieser Marginalisierung, was dazu führt, dass 
muslimische Frauen, insbesondere solche mit Kopftuch, unverhältnismäßig häufig sozial 
benachteiligt sind (Weichselbaumer, 2016).  
 



© Wiener Zeitschrift für Interdisziplinäre Islamforschung 01 (2025), S. 75-85 DOI: 10.34809/2025.01.75-85 

 

80 
 

6.  Rassismus und Migrationspolitik: Das Kopftuch als Symbol der 
Abgrenzung  

Das Kopftuch wird in migrationspolitischen Debatten oft als Zeichen kultureller Fremdheit 
dargestellt und dient in diesem Kontext zur Abgrenzung von „uns“ und „den anderen“. In 
Österreich und anderen europäischen Ländern hat sich das Kopftuch zu einem Symbol für 
kulturelle Inkompatibilität und Fremdheit entwickelt, das insbesondere von 
rechtspopulistischen Bewegungen genutzt wird, um strenge Migrationspolitiken zu 
rechtfertigen und rassistische Rhetorik zu fördern (Kulaçatan, 2020). Diese Diskussionen 
verstärken bestehende Vorurteile und fördern die Ausgrenzung von Musliminnen, die sich in 
einem Klima der Unsicherheit und des Misstrauens wiederfinden. Florian Kreutzer (2023) 
beschreibt die Stigmatisierung des Kopftuchs als ein Beispiel für „un/doing difference“, das 
die sozialen Grenzen zwischen „Wir“ und „den anderen“ bewusst hervorhebt und so zu einer 
stärkeren sozialen Ausgrenzung beiträgt.  

Die Verknüpfung von kulturellen Symbolen wie dem Kopftuch mit 
migrationspolitischen Maßnahmen zeigt sich besonders in den rechtlichen 
Rahmenbedingungen, die darauf abzielen, das Tragen religiöser Symbole im öffentlichen 
Raum einzuschränken. Diese Einschränkungen werden häufig als Maßnahmen zum Schutz der 
kulturellen Identität dargestellt, obwohl sie de facto zur Diskriminierung und Marginalisierung 
führen. Radox (2020) argumentiert, dass solche Maßnahmen bewusst genutzt werden, um 
kulturelle Unterschiede als Bedrohung für die nationale Identität darzustellen. Dabei wird das 
Kopftuch als sichtbares Zeichen dieser „Andersartigkeit“ genutzt, um Abgrenzung zu schaffen 
und eine vermeintliche kulturelle Homogenität zu verteidigen. Auch Studien der 
Bundeszentrale für politische Bildung (bpb) zeigen, dass das Kopftuch in der öffentlichen 
Debatte oft als Symbol für fehlende Integrationsbereitschaft genutzt wird, um so 
Unterstützung für restriktive Migrationsmaßnahmen zu generieren.  

Meltem Kulaçatan (2020) weist darauf hin, dass das Kopftuch in diesem Kontext nicht 
nur als religiöses Symbol wahrgenommen wird, sondern auch als politisches Werkzeug zur 
Markierung gesellschaftlicher Grenzen dient. Die Debatten um das Kopftuch, besonders in den 
Jahren nach dem Anstieg der Flüchtlingszahlen ab 2014, haben deutlich gemacht, wie tief 
verwurzelt die Ängste vor einem Verlust kultureller Identität sind. Diese Ängste werden von 
politischen Akteuren instrumentalisiert, um die Akzeptanz für restriktive Maßnahmen wie 
Kopftuchverbote zu erhöhen, was letztlich zur Ausgrenzung und Stigmatisierung muslimischer 
Frauen beiträgt (Scherr, 2020).  

Die Instrumentalisierung des Kopftuchs in migrationspolitischen Debatten lenkt häufig 
von den eigentlichen Ursachen von Flucht und Migration ab und trägt dazu bei, ein negatives 
Bild von Geflüchteten und Migrant*innen zu erzeugen (Scherr, 2020). Diese Verknüpfung von 
kulturellen Symbolen und politischen Maßnahmen zur Begrenzung der Migration dient dazu, 
gesellschaftliche Ängste zu schüren und die nationale Identität gegen vermeintliche 
Bedrohungen von außen abzugrenzen. Dadurch werden muslimische Frauen, die ein Kopftuch 
tragen, in der öffentlichen Wahrnehmung häufig als Bedrohung dargestellt, was ihre 
Integration und gesellschaftliche Teilhabe erheblich erschwert (Hametner/Radox, 2020).  

Natalie Radox und Katharina Hametner (2020) argumentieren, dass das Kopftuch 
häufig als Marker für kulturelle Differenz und potenzielle Bedrohung genutzt wird, um strenge 
Migrationspolitiken zu rechtfertigen. Diese Darstellungen schaffen ein Klima der Unsicherheit, 
in dem muslimische Frauen nicht nur als kulturell „anders“ wahrgenommen werden, sondern 
auch als potenziell integrationsunwillig und damit als Risiko für den sozialen Zusammenhalt. 
Diese Stigmatisierung führt dazu, dass muslimische Frauen in der öffentlichen Debatte und im 



© Wiener Zeitschrift für Interdisziplinäre Islamforschung 01 (2025), S. 75-85 DOI: 10.34809/2025.01.75-85 

 

81 
 

sozialen Umfeld als „Fremde“ stigmatisiert werden, die sich angeblich nicht in die europäische 
Gesellschaft integrieren wollen (Kreutzer, 2023).  

Der Kopftuchdiskurs wird so zu einem Mittel, um Migrationspolitik mit dem Argument der 
nationalen Sicherheit zu verbinden und die Exklusion bestimmter Gruppen zu legitimieren 
(Scherr/Breit, 2020). Diese Verknüpfung lenkt nicht nur von den komplexen Ursachen der 
Migrationsbewegungen ab, wie etwa Krieg und ökonomische Ungleichheit, sondern stellt die 
Migrant*innen selbst als Problem dar. Der Fokus auf das Kopftuch als Symbol kultureller 
Differenz trägt somit zur weiteren Marginalisierung von Musliminnen bei und erschwert eine 
differenzierte Auseinandersetzung mit den sozialen und politischen Herausforderungen, vor 
denen Europa steht.  
 

7. Mediale Berichterstattung und ihre Auswirkungen  
Die Medien spielen eine entscheidende Rolle bei der Konstruktion des öffentlichen Bildes von 
Frauen mit Kopftuch. Häufig werden in der Berichterstattung stereotype Darstellungen 
reproduziert, die Musliminnen als Opfer patriarchaler Strukturen darstellen und gleichzeitig 
als Bedrohung für europäische Werte inszenieren (Hametner/Rodax 2020). Diese mediale 
Verzerrung beeinflusst nicht nur die Wahrnehmung in der Gesellschaft, sondern hat auch 
konkrete Auswirkungen auf die Lebensrealitäten der betroffenen Frauen, etwa in Form von 
Vorurteilen und Diskriminierung im Arbeitsmarkt. Margreth Lünenborg, Professorin an der 
Freien Universität Berlin, betont, dass die Berichterstattung über muslimische Frauen oft stark 
vereinfachend ist und „sehr reduzierte Entwürfe vom Leben muslimischer Menschen“ 
präsentiert. Dies führt dazu, dass Konflikte und Probleme überbetont werden, während 
positive Darstellungen und Alltagserfahrungen kaum Beachtung finden (Lünenborg, 2013)
(DW)1.  

Maria Pernegger (2021) zeigt, dass die Berichterstattung über Frauen mit Kopftuch oft 
von simplifizierenden Narrativen geprägt ist, die die komplexen sozialen Realitäten der 
Betroffenen ausblenden. Indem das Kopftuch als Symbol der Unterdrückung dargestellt wird, 
werden die vielfältigen Gründe, warum Frauen sich für das Tragen entscheiden, ignoriert. 
Diese Darstellungen tragen dazu bei, dass sich Vorurteile und negative Einstellungen 
gegenüber muslimischen Frauen in der Gesellschaft verfestigen, was zu einer weiteren 
Marginalisierung und Ausgrenzung führt. Eine Untersuchung der Bundeszentrale für politische 
Bildung (bpb) bestätigt, dass solche Stereotype besonders nach dem 11. September 2001 
zugenommen haben und die Trennschärfe zwischen Extremismus und Islam oft fehlt, was das 
Bild der "verschleierten Bedrohung" in den Medien verstärkt (bpb, 2019).  

Ein Beispiel für die negativen Auswirkungen dieser Berichterstattung stellt die 
Darstellung von Frauen mit Kopftuch im Kontext von Sicherheitsfragen dar. Hametner und 
Radox (2020) argumentieren, dass das Kopftuch häufig als Marker für kulturelle Differenz und 
potenzielle Bedrohung genutzt wird, um eine restriktive Migrationspolitik zu rechtfertigen. 
Diese Darstellungen schaffen ein Klima der Unsicherheit. Diese Art der medialen Darstellung 
trägt maßgeblich dazu bei, dass muslimische Frauen in der Gesellschaft als "Fremde" 
betrachtet werden, die sich angeblich nicht in die europäische Gesellschaft integrieren wollen 
(Radox, 2020).  

Die kritische Diskursanalyse von Bettina Pinzl (2006) zeigt, wie der „Kopftuchstreit“ in 
den deutschen Medien häufig zur Reproduktion nationalistischer und rassistischer Stereotype 
beiträgt. Diese mediale Praxis verstärkt bestehende Vorurteile und führt zu einer 
tiefgehenden sozialen Spaltung, die die Integration und Teilhabe von Musliminnen an der 
Gesellschaft erschwert (Pinzl, 2006)(Free University Berlin2).  
  

https://www.dw.com/de/klischeebilder-muslime-in-deutschen-medien/a-16770350
https://www.fu-berlin.de/sites/gpo/pol_sys/politikfelder/Der_Kopftuchstreit_in_den_Printmedien/index.html


© Wiener Zeitschrift für Interdisziplinäre Islamforschung 01 (2025), S. 75-85 DOI: 10.34809/2025.01.75-85 

 

82 
 

Eine ausgewogenere Berichterstattung könnte dazu beitragen, stereotype Vorstellungen 
abzubauen und die Vielfalt der Lebensrealitäten muslimischer Frauen sichtbar zu machen. 
Dies würde nicht nur die soziale Integration fördern, sondern auch ein differenzierteres 
Verständnis gesellschaftlicher Dynamiken schaffen.  

 

8. Der intersektionale Ansatz: Mehrfachdiskriminierungen 
erkennen und überwinden  

Eine wissenschaftlich fundierte Analyse des Kopftuchdiskurses erfordert einen 
intersektionalen Ansatz, der die Überschneidung von Geschlecht, Religion und ethnischer 
Zugehörigkeit berücksichtigt. Doris Weichselbauer (2017) betont, dass es notwendig ist, diese 
Mehrfachdiskriminierungen zu beleuchten, um systemische Barrieren zu erkennen, die Frauen 
mit Kopftuch daran hindern, ihr Potenzial auszuschöpfen. Sie weist darauf hin, dass 
„intersektionale Diskriminierung besonders dann problematisch ist, wenn sie in 
gesellschaftlichen Strukturen tief verankert ist und rechtliche Schutzmaßnahmen allein nicht 
ausreichen, um ihr entgegenzuwirken“ (Weichselbauer, 2017). Der intersektionale Ansatz 
zeigt, dass Diskriminierung nicht isoliert betrachtet werden kann, sondern dass die 
Kombination von Geschlecht, Religion und ethnischer Zugehörigkeit zu besonders schweren 
Formen der Benachteiligung führen kann.  

Die Erkenntnisse aus der intersektionalen Forschung verdeutlichen, dass die 
Diskriminierung von muslimischen Frauen tief in den gesellschaftlichen Strukturen verankert 
ist und nicht allein durch rechtliche Maßnahmen überwunden werden kann. Atje Drexler von 
der Robert Bosch Stiftung hebt hervor, dass Intersektionalität „den Schlüssel zum Verständnis 
und zur Bekämpfung von Ungleichheit in all ihrer Komplexität“ darstellt und dass es notwendig 
ist, nicht nur auf institutioneller, sondern auch auf gesellschaftlicher Ebene Veränderungen 
anzustoßen, um tief verwurzelte Vorurteile und Machtstrukturen zu hinterfragen (Robert 
Bosch Stiftung, 2021).  

Helen Breit (2020) hebt hervor, dass ein intersektionaler Ansatz es ermöglicht, die 
spezifischen Herausforderungen, vor denen muslimische Frauen stehen, besser zu verstehen. 
Indem Diskriminierung als mehrschichtiges Phänomen begriffen wird, können politische 
Maßnahmen gezielter gestaltet werden, um die sozialen, kulturellen und ökonomischen 
Barrieren zu überwinden, die Frauen mit Kopftuch daran hindern, gleichberechtigt am 
gesellschaftlichen Leben teilzunehmen. Diese Perspektive ermöglicht es, die 
Mehrfachdiskriminierungen nicht nur sichtbar zu machen, sondern auch konkrete 
Handlungsansätze zu entwickeln, die die Lebenssituation der betroffenen Frauen verbessern 
(Breit, 2020; Gunda-Werner-Institut, 2020).  

Die intersektionale Analyse hat somit das Potenzial, sowohl auf wissenschaftlicher als auch 
auf politischer Ebene einen Beitrag zur Überwindung struktureller Benachteiligungen zu 
leisten. Sie lenkt die Aufmerksamkeit auf die Notwendigkeit, gesellschaftliche 
Machtverhältnisse neu zu definieren und die sozialen Normen zu überdenken, die Frauen mit 
Kopftuch systematisch benachteiligen. Durch eine kritische Reflexion der Zusammenhänge 
zwischen Geschlecht, Religion und ethnischer Herkunft können die tiefgreifenden Ursachen 
der Ungleichheit adressiert und nachhaltige Veränderungen angestoßen werden.  
 

9.  Aufruf zur differenzierten Diskussion  
Der Diskurs um das Kopftuch spiegelt tiefgehende gesellschaftliche und politische 
Spannungen wider, die weit über die Frage der Religionsfreiheit hinausreichen. Eine 
differenzierte Betrachtung des Themas muss die realen sozialen und ökonomischen Hürden 
in den Vordergrund rücken, denen muslimische Frauen in Europa gegenüberstehen. Dabei 



© Wiener Zeitschrift für Interdisziplinäre Islamforschung 01 (2025), S. 75-85 DOI: 10.34809/2025.01.75-85 

 

83 
 

geht es nicht nur um die Auseinandersetzung mit religiösen Symbolen, sondern um die 
Überwindung der benannten strukturellen Ungleichheiten, die Frauen mit Kopftuch daran 
hindern, gleichberechtigt am gesellschaftlichen Leben teilzunehmen (Weichselbauer, 2016; 
Holzleithner, 2022). Laut einer Analyse der Heinrich-Böll-Stiftung ist es wichtig, nicht nur die 
rechtliche Ebene zu betrachten, sondern auch die gesellschaftlichen Rahmenbedingungen, die 
diese Ungleichheiten verstärken (Gunda-Werner-Institut, 2020).  

Um eine gerechtere Gesellschaft zu schaffen, ist es notwendig, die Perspektiven der 
betroffenen Frauen stärker in den Diskurs einzubringen und die intersektionalen Barrieren zu 
erkennen, die ihren sozialen Aufstieg behindern. Elisabeth Holzleithner (2022) betont, dass 
rechtliche Maßnahmen allein nicht ausreichen, um tiefgreifende gesellschaftliche 
Veränderungen zu bewirken. Es braucht einen umfassenderen Ansatz, der auch die sozialen 
und kulturellen Normen infrage stellt, die Frauen systematisch benachteiligen. In einem 
Bericht der Robert Bosch Stiftung wird die transformative Kraft der Intersektionalität 
hervorgehoben: Nur durch das Bewusstsein für die Überschneidungen verschiedener 
Diskriminierungsformen können tief verwurzelte gesellschaftliche Vorurteile und strukturelle 
Benachteiligungen effektiv bekämpft werden (Robert Bosch Stiftung, 2021).  

Der Blick über den rein religiösen und symbolischen Rahmen hinaus ist unerlässlich, 
um eine gerechte gesellschaftliche Teilhabe für alle Frauen zu gewährleisten – unabhängig 
davon, ob sie ein Kopftuch tragen oder nicht. Ein integrativer und inklusiver gesellschaftlicher 
Diskurs muss sich den komplexen Zusammenhängen zwischen Geschlecht, Religion und 
sozialer Gerechtigkeit widmen und die Strukturen sichtbar machen, die Frauen systematisch 
benachteiligen. Doris Weichselbauer (2016) und Scherr/Breit (2020) unterstreichen, dass eine 
intersektionale Perspektive entscheidend ist, um die komplexen sozialen Realitäten von 
Frauen mit Kopftuch zu verstehen und damit den Weg für eine gerechtere Gesellschaft zu 
ebnen. Dabei betont Breit, dass „nur durch eine systematische Auseinandersetzung mit den 
Mehrfachdiskriminierungen die Wurzeln sozialer Ungleichheit sichtbar gemacht werden 
können“ (Scherr/Breit, 2020).  

Insgesamt verdeutlicht der Diskurs um das Kopftuch, dass die Herausforderung vor 
allem darin besteht, eine Balance zwischen der Anerkennung individueller Freiheitsrechte und 
der Auseinandersetzung mit tief verwurzelten gesellschaftlichen Vorurteilen zu finden. Eine 
solche Diskussion erfordert eine ernsthafte Reflexion über die Mechanismen, die 
Diskriminierung reproduzieren und verstärken, und die Bereitschaft, neue Wege zur Inklusion 
und Chancengleichheit zu finden. Nur so kann es gelingen, eine Gesellschaft zu gestalten, in 
der alle Frauen – unabhängig von ihrer religiösen Identität – gleichberechtigt und 
selbstbestimmt leben können (Gunda-Werner-Institut, 2020; Robert Bosch Stiftung, 2021).  



© Wiener Zeitschrift für Interdisziplinäre Islamforschung 01 (2025), S. 75-85 DOI: 10.34809/2025.01.75-85 

 

84 
 

Literaturverzsichnis:  
Antidiskriminierungsstelle des Bundes (2019): Diskriminierung von Frauen mit Kopftuch im 

Arbeitsleben: Herausforderungen und rechtliche Rahmenbedingungen. Berlin.  
Berghahn, Sabine / Rostock, Petra (2015): Der Stoff, aus dem Konflikte sind. Debatten um das Kopftuch 

in Deutschland, Österreich und der Schweiz. Transcript Verlag.  
bpb (2018): Rechtspopulismus in Österreich. Bundeszentrale für politische Bildung.  
bpb (2019): Das Kopftuch als Symbol der Desintegration. Bundeszentrale für politische Bildung.  
Delmas, Catherine (2006): Das Kopftuchverbot in Frankreich: Ein Streit um die Definition von Laizität, 

Republik und Frauenemanzipation. Frankfurt am Main: Peter Lang.  
Der Standard (2019): „Kopftuchverbot: An Volksschulen bisher acht Fälle und keine Anzeigen.“ Online 

unter: Kopftuchverbot: An Volksschulen bisher acht Fälle und keine Anzeigen - Schule - 
derStandard.at › Inland.  

Gunda-Werner-Institut (2020): Feminismus, Intersektionalität und Journalismus. Heinrich-Böll-
Stiftung.  

Holzleithner, Elisabeth (2022): Islamische Bedeckung in rechtlicher Perspektive. In: Biele Mefebue, 
Astrid; Bührmann, Andrea; Grenz, Sabine (Hrsg.), Handbuch Intersektionalitätsforschung, 
Springer VS, S. 413-437.  

Kreutzer, Florian (2023): Stigma Kopftuch: Un/Doing Difference. Weinheim: Beltz Juventa.  
Kulaçatan, Meltem (2020): Theoretische Annäherungen zu Geschlecht und Rassismus: Musliminnen im 

Fokus von Islamfeindlichkeit. In: Sauer, B., Sel, A., Moritz, I. (Hrsg.), Körperbilder, Körpersymbole 
und Bekleidungsvorschriften: Zur Repräsentation von Frauen in Werbung, Medien und Sport. 
Verlag des Österreichischen Gewerkschaftsbundes GmbH, Wien.  

Lünenborg, Margreth (2013): Kommentar zur medialen Darstellung muslimischer Frauen. Freie 
Universität Berlin.  

Mayer-Schwingenschlögl, Maria (2021): Mein Kopf gehört mir. Bekleidungsverbote in einer illiberalen 
Demokratie: Das Kopftuchverbot aus feministischer, katholischer und pädagogischer 
Perspektive. In: Ebrahim, R. & Karagedik, U. (Hrsg.), Kopftuch(verbot): Rechtliche, theologische, 
politische und pädagogische Perspektiven. Wiesbaden.  

Pernegger, Maria (2022): Kopftuch trifft auf blanke Brüste: Auszug aus der Medienmarktanalyse 
Frauen Politik Medien 2018. In: Sauer, B., Sel, A., Moritz, I. (Hrsg.), Körperbilder, Körpersymbole 
und Bekleidungsvorschriften: Zur Repräsentation von Frauen in Werbung, Medien und Sport. 
Verlag des Österreichischen Gewerkschaftsbundes GmbH, Wien.  

Pinzl, Bettina (2006): Analyse zur medialen Berichterstattung im „Kopftuchstreit“. Freie Universität 
Berlin.  

Radox, Natalie / Hametner, Katharina (2020): Die akademische Migrantin in österreichischen 
Nachrichtenmedien. Über diskursive Konstruktionen und Zuschreibungen. In: Sauer, B., Sel, A., 
Moritz, I. (Hrsg.), Körperbilder, Körpersymbole und Bekleidungsvorschriften: Zur Repräsentation 
von Frauen in Werbung, Medien und Sport. Verlag des Österreichischen Gewerkschaftsbundes 
GmbH, Wien.  

Robert Bosch Stiftung (2023): Die transformative Kraft der Intersektionalität. Stuttgart.  
Rommelspacher, Birgit (2007): Feminismus und kulturelle Dominanz. Kontroversen um die 

Emanzipation der muslimischen Frau. Bielefeld: Transcript Verlag.  
Rosenberger, Sieglinde & Sauer, Birgit (Hrsg.) (2012): Politics, Religion and Gender: Framing and 

Regulating the Veil. London: Routledge.  
Rottmann, Susan / Ferree, Myra Marx (2008): Citizenship and Intersectionality: German Feminist 

Debates about Headscarf and Antidiscrimination Laws. In: Social Politics: International Studies 
in Gender, State & Society. Oxford University Press, S. 481-513.  

Scherr, Albert / Breit, Helen (2020): Diskriminierungserfahrungen aufgrund des islamischen Kopftuchs. 
Wie Muslimas mit kopftuchbezogener Diskriminierung umgehen. In: Sauer, B., Sel, A., Moritz, I. 
(Hrsg.), Körperbilder, Körpersymbole und Bekleidungsvorschriften: Zur Repräsentation von 
Frauen in Werbung, Medien und Sport. Verlag des Österreichischen Gewerkschaftsbundes 
GmbH, Wien.  



© Wiener Zeitschrift für Interdisziplinäre Islamforschung 01 (2025), S. 75-85 DOI: 10.34809/2025.01.75-85 

 

85 
 

Schuster, Julia / Weichselbaumer, Doris (2020): „Seine Firma, seine Regeln“: Wie Fraueninteressen in 
einem Online-Forum zur Legitimierung von Arbeitsmarktdiskriminierung von 
Kopftuchträgerinnen instrumentalisiert werden. In: Sauer, B., Sel, A., Moritz, I. (Hrsg.), 
Körperbilder, Körpersymbole und Bekleidungsvorschriften: Zur Repräsentation von Frauen in 
Werbung, Medien und Sport. Verlag des Österreichischen Gewerkschaftsbundes GmbH, Wien.  

Weichselbaumer, Doris (2016): Discrimination against migrants in Austria: An experimental study. In: 
IZA Discussion Paper Series.  

 


