© Wiener Zeitschrift fur Interdisziplinare Islamforschung 01 (2025), S. 75-85 DOI: 10.34809/2025.01.75-85

Das Kopftuch -

Zwischen religiosem Symbol und politischer Instrumentalisierung

Asiye Sel

Abstract: Der Diskurs um das muslimische Kopftuch in Europa vereint religiose Symbolik und politische
Instrumentalisierung. Frauen mit Kopftuch sind struktureller Diskriminierung und sozialer
Marginalisierung ausgesetzt, wiahrend Medien und politische Akteur*innen das Kopftuch oft als
Zeichen kultureller Differenz inszenieren. Eine intersektionale Analyse zeigt, dass die Debatte tief
verwurzelte soziale und 6konomische Ungleichheiten reflektiert und differenzierte Strategien fir
Gleichberechtigung und Integration erfordert.

Schliisselbegriffe: Kopftuch, Religiose Symbolik, Politische Instrumentalisierung, Diskriminierung,
Intersektionalitat, Integration

Autorin: Asiye Sel ist Referentin in der Abteilung Frauen und Gleichstellungspolitik in der AK Wien
Kontakt: Asiyve.SEL@akwien.at

1. Einleitung

Der Diskurs um das muslimische Kopftuch hat sich in Europa und insbesondere in Osterreich
zu einem zentralen gesellschaftlichen und politischen Thema entwickelt. Urspriinglich als
religioses Kleidungsstiick betrachtet, hat das Kopftuch im Laufe der Jahre eine symbolische
Bedeutung erlangt, die weit Uiber eine religiose Zugehorigkeit hinausgeht. Es ist nicht nur
Ausdruck individueller Glaubensfreiheit, sondern dient auch als Symbol fir tiefgreifende
gesellschaftliche Konflikte. In der 6ffentlichen Wahrnehmung steht das Kopftuch oft im
Spannungsfeld zwischen einem Ausdruck personlicher Religiositat und einem Symbol fir
kulturelle und politische Auseinandersetzungen. Diese Diskussionen werden sowohl in
Medien als auch in wissenschaftlichen und feministischen Kreisen intensiv behandelt, wobei
Fragen der Integration, der religiosen Selbstbestimmung und der Rolle der Frau in der
Gesellschaft eine zentrale Rolle spielen (Scherr, 2020; Berghahn, 2015).

Sabine Berghahn (2015) betont, dass das Kopftuch in politischen Debatten haufig als Marker
far die kulturelle Differenz muslimischer Frauen dient und dadurch als Mittel der sozialen
Abgrenzung genutzt wird. In diesen Auseinandersetzungen steht oft weniger die religitse
Praxis im Vordergrund, sondern vielmehr die Frage, wie das Kopftuch als Symbol kultureller
Differenz wahrgenommen wird. Dies spiegelt sich in der europdischen Migrationspolitik wider,
insbesondere seit den Migrationsbewegungen ab dem Jahr 2015. Meltem Kulagatan (2020)
hebt hervor, dass das Kopftuch in dieser Zeit zu einem zentralen Thema wurde, da es Fragen
der nationalen Identitat und der kulturellen Anpassung aufwarf. Fiir viele politische
Akteur*innen symbolisiert es eine Herausforderung fir die Vorstellung einer homogenen
nationalen Identitat, was zu einer verstarkten Politisierung des Themas fiihrte.

Albert Scherr (2020) argumentiert, dass das Kopftuch als Symbol fiir kulturelle Inkompatibilitat
genutzt wird, um gesellschaftliche Angste vor Uberfremdung und den Verlust kultureller
Werte zu verstarken. Solche Darstellungen fiihren dazu, dass die eigentlichen sozialen und
okonomischen Herausforderungen der Integration in den Hintergrund treten und stattdessen
kulturelle Polarisierungen in den Vordergrund riicken. Kulagatan (2020) unterstreicht, dass
diese Art der Debatte oft dazu fihrt, dass muslimische Frauen als Reprdsentantinnen einer

75


file:///C:/Users/rania.schakfeh/Desktop/3.%20Journal/Asiye.SEL@akwien.at

© Wiener Zeitschrift fur Interdisziplinare Islamforschung 01 (2025), S. 75-85 DOI: 10.34809/2025.01.75-85

vermeintlich nicht integrierbaren Kultur gesehen werden, was ihre soziale Teilhabe erschwert
und die Integration behindert.

Diese Diskussionen verweisen auf tiefere gesellschaftliche Konflikte, die weit tGber die
religiose Bedeutung des Kopftuchs hinausgehen und grundlegende Fragen der sozialen
Zugehorigkeit und des gesellschaftlichen Zusammenhalts beriihren (Breit, 2020). Die Symbolik
des Kopftuchs dient dabei als Projektionsfliche fiir Angste vor kulturellem Verlust und
gesellschaftlicher Veranderung. Rottmann und Marx Ferree (2008) weisen darauf hin, dass das
Kopftuch in diesem Kontext nicht nur als religioses Symbol, sondern auch als Zeichen
kultureller Differenz interpretiert wird, was zu einer Verschiebung hin zu kulturellen Debatten
und weg von sozialen Gerechtigkeitsfragen flhrt.

Sieglinde Rosenberger und Birgit Sauer (2012) sehen in den Debatten Uber das
Kopftuch auch einen Ausdruck der Auseinandersetzung um die Akzeptanz religidser Vielfalt
und kultureller Pluralitat in Europa. Diese Diskussionen verdeutlichen die Herausforderung,
die europaische Gesellschaften bei der Integration von Diversitat und der Aufrechterhaltung
eines gemeinsamen sozialen Rahmens erleben. Es geht nicht nur darum, wie viel religiose
Pluralitat zugelassen wird, sondern auch um die Frage, inwieweit kulturelle Unterschiede in
einem gemeinsamen gesellschaftlichen Rahmen akzeptiert werden kénnen (Rosenberger &
Sauer, 2012).

Dabei spielen auch feministische Perspektiven in diesen Debatten eine wichtige Rolle.

Maria Pernegger (2020) beleuchtet, dass das Kopftuch von einigen Feministinnen als Zeichen
patriarchaler Unterdriickung kritisiert wird, wahrend andere es als Ausdruck der
Selbstbestimmung und religiosen Identitat verteidigen. Diese widerspriichlichen Sichtweisen
zeigen die Komplexitat des Themas, das sich nicht auf eine einheitliche Interpretation
reduzieren ldsst. Stattdessen verweist es auf die Vielschichtigkeit der Lebensrealitaten
muslimischer Frauen in Europa, die sowohl von gesellschaftlichen Erwartungen als auch von
individuellen Uberzeugungen gepragt sind.
Catherine Delmas (2006) beschreibt, dass die Debatten um das Kopftuch oft auch eine
Auseinandersetzung um die Rolle der Religion im 6ffentlichen Raum sind. In Frankreich, wo
das Kopftuchverbot an Schulen stark umstritten war, wurde das Kopftuch zu einem Symbol
fir die Herausforderung, sakulare und religiose Werte miteinander zu vereinbaren. Diese
Konflikte sind auch in anderen europaischen Landern pradsent, wobei der Diskurs je nach
gesellschaftlichem und politischem Kontext variiert. Elisabeth Holzleithner (2022) hebt hervor,
dass das Kopftuch in der rechtlichen und politischen Diskussion oft als Herausforderung fiir
die sdkulare Ordnung Europas dargestellt wird und dabei die tatsachlichen sozialen Probleme,
die muslimische Frauen erfahren, in den Hintergrund treten.

2. Politische Instrumentalisierung und gesellschaftliche Debatte
Seit 2018 hat sich in Osterreich die Instrumentalisierung des Kopftuchs verstarkt,
insbesondere im Kontext migrationspolitischer Auseinandersetzungen. Dieses Jahr markierte
eine Phase erhohter politischer Spannungen, in der das Kopftuch zunehmend in den Fokus
integrations- und rechtspolitischer Debatten geriet. MaBBnahmen wie das Kopftuchverbot an
Volksschulen, das von der OVP-FPO-Koalition vorangetrieben wurde, verstirkten die
Diskussionen. Das Kopftuch diente dabei als Symbol fiir kulturelle Differenz und angebliche
Integrationsunwilligkeit (Kulacatan, 2020). Laut einer Analyse von Sabine Berghahn (2015)
wurde das Kopftuch in dieser Zeit zur Projektionsflache fiir gesellschaftliche Angste und diente
dazu, eine ,Wir gegen die Anderen“-Rhetorik zu verstarken.

76



© Wiener Zeitschrift fur Interdisziplinare Islamforschung 01 (2025), S. 75-85 DOI: 10.34809/2025.01.75-85

Rechtspopulistische Akteure wie die FPO nutzten das Kopftuch gezielt, um Angste vor
Uberfremdung und dem Verlust ,,unserer” kulturellen Werte zu schiiren (Scherr, 2020). Diese
Rhetorik fand besonders in Wahlkampfzeiten breite Resonanz, da sie tief verwurzelte Angste
in der Bevolkerung ansprach und eine ,Wir gegen die Anderen“-Haltung férderte. Laut der
Bundeszentrale fiir politische Bildung (bpb) setzte die FPO wiederholt auf das Thema
kultureller Erhalt, indem sie sich als Verteidigerin des ,christlich-abendldndischen Erbes”
inszenierte, um sich von muslimischen Praktiken wie dem Kopftuch abzugrenzen (bpb, 2018).

Die Diskussionen liber das Kopftuch wurden haufig als Stellvertreterdebatten gefiihrt,
die reale Herausforderungen der Integration von Migrantinnen in den Hintergrund drangten.
Albert Scherr (2020) betont, dass das Kopftuch besonders in Zeiten gesellschaftlicher
Umbriiche als Instrument genutzt wurde, um Angste und Unsicherheiten zu adressieren.
Solche symbolischen Auseinandersetzungen verschleiern jedoch oft die sozialen und
okonomischen Integrationsbarrieren, denen Migrantinnen tatsachlich ausgesetzt sind
(Berghahn, 2015).

Darliber hinaus wird der weibliche Kérper in diesen Debatten zum Austragungsort
symbolischer Konflikte Gber nationale Identitdt und soziale Zugehorigkeit. Rechtspopulistische
Akteure inszenieren das Kopftuch als Symbol der ,Andersartigkeit”, das kulturelle und soziale
Inkompatibilitat suggeriert und so den Ausschluss muslimischer Frauen aus der Gesellschaft
legitimiert (Rosenberger & Sauer, 2012). Laut einer Analyse in der Zeitung ,,Der Standard” aus
dem Jahr 2019 wird das Kopftuch in diesem Kontext als ,,Projektionsflache fiir gesellschaftliche
Spannungen” genutzt.

Die rechtspopulistische Rhetorik stellt das Kopftuch als Ausdruck mangelnder
Integrationsbereitschaft dar und nutzt es als Argument fiir verscharfte Migrationsgesetze.
Diese symbolische Aufladung lenkt von den eigentlichen strukturellen Barrieren ab, die
Migrant*innen in Osterreich erfahren (Kulacatan, 2020). Ein differenzierter Diskurs kdnnte
jedoch dazu beitragen, Vorurteile abzubauen und die gesellschaftliche Integration zu férdern.
Neben der oft negativen medialen Berichterstattung sollten positive Ansatze hervorgehoben
werden. So hat sich beispielsweise die Prasenz muslimischer Frauen in Medien erhoht.
Berichte, die ihre Erfolge und Beitrage zur Gesellschaft betonen, kénnten ein ausgewogeneres
Bild vermitteln und die Bedeutung solcher Entwicklungen unterstreichen.

Ein Vergleich spezifischer Lander verdeutlicht die Diversitat im Umgang mit dem Kopftuch.
Wahrend Frankreich ein striktes Verbot religioser Symbole verfolgt, setzt Schweden auf einen
integrativen Ansatz. Solche Gegeniiberstellungen kdnnten dabei helfen, die Bandbreite der
Regelungen und deren Auswirkungen besser zu verstehen und die Diskussion zu bereichern.

3. Rechtliche und strukturelle Diskriminierung von Frauen mit
Kopftuch
Frauen, die ein Kopftuch tragen, erleben in vielen europadischen Landern strukturelle
Benachteiligungen. Diese reichen von Vorurteilen im Alltag bis hin zu rechtlichen
Einschrankungen und Barrieren im Arbeitsmarkt. Wahrend das Kopftuch in vielen
europaischen Landern formal durch die Religionsfreiheit geschitzt ist, zeigen zahlreiche
Studien, dass muslimische Frauen in der Praxis systematischen Diskriminierungen ausgesetzt
sind. Diese Diskriminierungen umfassen sowohl institutionelle als auch informelle Formen,
wie etwa die Ungleichbehandlung bei Bewerbungsverfahren oder die stereotype Darstellung
in den Medien (Schuster, 2020).
Laut einer Studie der Antidiskriminierungsstelle des Bundes in Deutschland sind
muslimische Frauen mit Kopftuch besonders haufig Diskriminierung ausgesetzt, vor allem im
beruflichen Kontext. Eine Untersuchung des IZA — Forschungsinstitut zur Zukunft der Arbeit—

77



© Wiener Zeitschrift fur Interdisziplinare Islamforschung 01 (2025), S. 75-85 DOI: 10.34809/2025.01.75-85

belegt, dass Frauen mit Kopftuch deutlich mehr Bewerbungen verschicken miissen, um zu
Vorstellungsgesprachen eingeladen zu werden, selbst wenn sie die gleichen Qualifikationen
wie Bewerberinnen ohne Kopftuch haben. In einer fiktiven Bewerbungsstudie sank die
Einladungsquote von 19 Prozent bei Bewerberinnen ohne Kopftuch auf nur vier Prozent bei
Frauen, die ein Kopftuch tragen (Weichselbaumer, 2016; Antidiskriminierungsstelle, 2019).

Auch im Bereich der Erwerbstatigkeit sind Frauen mit Kopftuch erheblichen
Benachteiligungen ausgesetzt. Eine experimentelle Studie der Johannes Kepler Universitat
Linz (Weichselbaumer 2016) zeigt auf, dass Frauen mit Kopftuch viermal so viele Bewerbungen
verschicken muissen, um die gleiche Chance auf ein Vorstellungsgesprachen zu erhalten wie
Bewerberinnen ohne Kopftuch. Diese Studie verdeutlicht, dass selbst bei identischer
Qualifikation und Erfahrung die Bewerbungsquote fir kopftuchtragende Frauen drastisch
sinkt, was auf eine weitverbreitete Vorurteilshaltung hinweist (Weichselbaumer, 2016;
Antidiskriminierungsstelle des Bundes, 2019).

Flr Frauen, die ein Kopftuch tragen, vervielfachen sich die genannten Hiirden. In vielen
Branchen wird das Kopftuch als kulturell inkompatibel wahrgenommen, was dazu fiihrt, dass
Frauen trotz gleicher Qualifikationen schlechtere Chancen auf dem Arbeitsmarkt haben.
"Trotz des gesetzlichen Schutzes durch das Allgemeine Gleichbehandlungsgesetz (AGG) sind
viele Frauen faktisch nicht in der Lage, sich gegen diese Diskriminierungen zu wehren, da diese
haufig subtil und schwer nachzuweisen sind" (Antidiskriminierungsstelle, 2019).

Insgesamt zeigen die beschriebenen Erfahrungen der Frauen, dass die strukturelle
Diskriminierung weit Uber die religiosse Dimension hinausgeht und tief in den
gesellschaftlichen Vorurteilen verwurzelt ist, die in der medialen Darstellung von Frauen mit
Kopftuch oft reproduziert werden (Pernegger, 2020; Holzleithner, 2022). Die stereotypen
Darstellungen tragen dazu bei, dass Musliminnen als "anders" wahrgenommen werden und
dadurch einer verstarkten sozialen Ausgrenzung unterliegen. Diese Art der Diskriminierung ist
besonders problematisch, da sie nicht nur den Zugang zum Arbeitsmarkt erschwert, sondern
auch die soziale Teilhabe und Integration von Frauen mit Kopftuch in die Gesellschaft
nachhaltig beeintrachtigt (Antidiskriminierungsstelle, 2019; Scherr, 2020).

4. Feminismus und das Kopftuch: Eine komplexe Herausforderung
Ein weiterer Aspekt ist der Umstand, dass die feministische Debatte um das Kopftuch von
Spannungen zwischen der Wahrung individueller Selbstbestimmung und der Kritik an
patriarchalen Strukturen gepragt ist. Wahrend einige feministische Strémungen das Kopftuch
als Symbol fiir die Unterdriickung von Frauen sehen, betonen andere die Bedeutung der
Selbstbestimmung von Frauen, die sich bewusst fiir das Tragen des Kopftuchs entscheiden.
Diese Positionen stehen in einem Spannungsfeld, das durch die Vielfalt der feministischen
Perspektiven und die unterschiedlichen Lebensrealitaten von Frauen gepragt ist.

Ein zentraler Kritikpunkt in der Debatte ist die Gefahr eines "westlichen Feminismus",
der davon ausgeht, dass Emanzipation universell verstanden und angewendet werden kann.
Dieser Ansatz ignoriert oft die spezifischen sozialen und kulturellen Kontexte, in denen Frauen
leben. Birgit Rommelspacher (2007) beschreibt dies als einen neokolonialen Gestus, der
muslimischen Frauen vorschreibt, wie ihre Befreiung auszusehen habe. Sie betont, dass es
notwendig ist, alternative Modelle der Selbstbestimmung zu akzeptieren, die sich von den
westlichen Vorstellungen unterscheiden und dennoch als authentische Formen der
Emanzipation gelten kdnnen.

Die Herausforderung fiir feministische Bewegungen besteht auch darin, die Vielfalt der
Perspektiven zu beriicksichtigen und eine inklusive Debatte zu fiihren, die die individuellen
Entscheidungen der Frauen respektiert. Die Entscheidung, ein Kopftuch zu tragen, kann aus

78



© Wiener Zeitschrift fur Interdisziplinare Islamforschung 01 (2025), S. 75-85 DOI: 10.34809/2025.01.75-85

unterschiedlichen Griinden getroffen werden. Von religiéser Uberzeugung bis hin zur
Anpassung an gesellschaftliche Erwartungen (Holzleithner, 2022). Maria Mayer-
Schwingenschlogl (2021) betont, dass eine pauschale Ablehnung des Kopftuchs aus
feministischer Perspektive leicht paternalistisch wirken kann, wenn sie die Beweggriinde der
Tragerinnen nicht ernst nimmt und ihnen eine Form der Selbstbestimmung abspricht.
Feministische Bewegungen sollten sich bewusst sein, dass ihre Kritik an patriarchalen
Strukturen nicht zur weiteren Marginalisierung von Frauen fiihren darf, die durch ihre
Entscheidung, ein Kopftuch zu tragen, ohnehin bereits vielfdltigen Diskriminierungen
ausgesetzt sind. Stattdessen sollten feministische Positionen versuchen, die komplexen
sozialen Dynamiken zu verstehen, die diese Entscheidungen beeinflussen, und den Fokus auf
die Unterstlitzung der Rechte aller Frauen legen — unabhangig davon, ob sie sich fiir oder
gegen das Tragen eines Kopftuchs entscheiden (Holzleithner, 2022; Rommelspacher, 2007).

5. Strukturelle Diskriminierung und reale Benachteiligungen im

Fokus
Der Diskurs um das Kopftuch verdeutlicht tiefgehende gesellschaftliche und 6konomische
Ungleichheiten, die Frauen mit Kopftuch betreffen. Diese Benachteiligungen sind nicht nur
Resultat einer religiosen Diskriminierung, sondern auch das Ergebnis geschlechtsspezifischer
und ethnischer Vorurteile (Weichselbaumer, Schuster, 2020; Scherr, Breit, 2020). Besonders
im Arbeitsmarkt werden Frauen mit Kopftuch haufig als ,kulturell unpassend”
wahrgenommen, was zu einem geringeren Zugang zu beruflichen Chancen fiihrt. Diese
strukturelle Benachteiligung ist eng mit gesellschaftlichen Vorstellungen von kultureller
Zugehorigkeit verknlpft. Diese Aspekte werden in der offentlichen Debatte zu wenig
bericksichtigt.

Das Thema Bewerbung wurde bereits in Kapitel 3: Rechtliche und strukturelle
Diskriminierung von Frauen mit Kopftuch thematisiert. Die dort dargestellten Studien
verdeutlichen die strukturellen Herausforderungen, die Frauen mit Kopftuch im
Bewerbungsprozess erfahren. Daher wird an dieser Stelle auf die entsprechenden
Ausfiihrungen in Kapitel 3 verwiesen.

Die Folgen dieser Diskriminierung sind weitreichend: Frauen mit Kopftuch sehen sich
nicht nur im beruflichen Bereich benachteiligt, sondern erleben auch soziale Isolation und ein
vermindertes gesellschaftliches Ansehen. Diese Ausgrenzung fihrt zu einem Kreislauf der
Marginalisierung, der sich negativ auf die sozialen und wirtschaftlichen Chancen der
betroffenen Frauen auswirkt. Laut der Antidiskriminierungsstelle des Bundes ist dieser
Kreislauf besonders schwer zu durchbrechen, da die strukturelle Benachteiligung tief in den
gesellschaftlichen Strukturen verankert ist (Antidiskriminierungsstelle, 2019).

Doris Weichselbaumer (2016) kritisiert in diesem Zusammenhang, dass im Westen haufig
die Lage von Frauen in muslimischen Gesellschaften fokussiert wird, wahrend die
Diskriminierung von Musliminnen in westlichen Gesellschaften selbst kaum Beachtung findet.
Diese ungleiche Behandlung fiihrt dazu, dass muslimische Frauen in Europa oft starker von
Armut und sozialer Ausgrenzung betroffen sind als ihre nicht-muslimischen Mitburgerinnen.
Die Kombination aus religios-kultureller Diskriminierung und geschlechtsspezifischen
Barrieren verstarkt die Auswirkungen dieser Marginalisierung, was dazu fiihrt, dass
muslimische Frauen, insbesondere solche mit Kopftuch, unverhédltnismaRig haufig sozial
benachteiligt sind (Weichselbaumer, 2016).

79



© Wiener Zeitschrift fur Interdisziplinare Islamforschung 01 (2025), S. 75-85 DOI: 10.34809/2025.01.75-85

6. Rassismus und Migrationspolitik: Das Kopftuch als Symbol der

Abgrenzung
Das Kopftuch wird in migrationspolitischen Debatten oft als Zeichen kultureller Fremdheit
dargestellt und dient in diesem Kontext zur Abgrenzung von ,uns“ und , den anderen”. In
Osterreich und anderen europiischen Lindern hat sich das Kopftuch zu einem Symbol fiir
kulturelle Inkompatibilitit und Fremdheit entwickelt, das insbesondere von
rechtspopulistischen Bewegungen genutzt wird, um strenge Migrationspolitiken zu
rechtfertigen und rassistische Rhetorik zu fordern (Kulagatan, 2020). Diese Diskussionen
verstarken bestehende Vorurteile und férdern die Ausgrenzung von Musliminnen, die sich in
einem Klima der Unsicherheit und des Misstrauens wiederfinden. Florian Kreutzer (2023)
beschreibt die Stigmatisierung des Kopftuchs als ein Beispiel fiir ,un/doing difference”, das
die sozialen Grenzen zwischen ,Wir“ und ,den anderen” bewusst hervorhebt und so zu einer
starkeren sozialen Ausgrenzung beitragt.

Die Verknipfung von kulturellen Symbolen wie dem Kopftuch mit
migrationspolitischen  MalBnahmen zeigt sich besonders in den rechtlichen
Rahmenbedingungen, die darauf abzielen, das Tragen religioser Symbole im o6ffentlichen
Raum einzuschranken. Diese Einschrankungen werden haufig als MaRnahmen zum Schutz der
kulturellen Identitat dargestellt, obwohl sie de facto zur Diskriminierung und Marginalisierung
fliihren. Radox (2020) argumentiert, dass solche MaRnahmen bewusst genutzt werden, um
kulturelle Unterschiede als Bedrohung fir die nationale Identitdt darzustellen. Dabei wird das
Kopftuch als sichtbares Zeichen dieser ,,Andersartigkeit” genutzt, um Abgrenzung zu schaffen
und eine vermeintliche kulturelle Homogenitat zu verteidigen. Auch Studien der
Bundeszentrale fir politische Bildung (bpb) zeigen, dass das Kopftuch in der 6ffentlichen
Debatte oft als Symbol fiir fehlende Integrationsbereitschaft genutzt wird, um so
Unterstlitzung fur restriktive MigrationsmaBnahmen zu generieren.

Meltem Kulagatan (2020) weist darauf hin, dass das Kopftuch in diesem Kontext nicht
nur als religiéses Symbol wahrgenommen wird, sondern auch als politisches Werkzeug zur
Markierung gesellschaftlicher Grenzen dient. Die Debatten um das Kopftuch, besonders in den
Jahren nach dem Anstieg der Fliichtlingszahlen ab 2014, haben deutlich gemacht, wie tief
verwurzelt die Angste vor einem Verlust kultureller Identitit sind. Diese Angste werden von
politischen Akteuren instrumentalisiert, um die Akzeptanz fiir restriktive Mallnahmen wie
Kopftuchverbote zu erhéhen, was letztlich zur Ausgrenzung und Stigmatisierung muslimischer
Frauen beitragt (Scherr, 2020).

Die Instrumentalisierung des Kopftuchs in migrationspolitischen Debatten lenkt haufig
von den eigentlichen Ursachen von Flucht und Migration ab und tragt dazu bei, ein negatives
Bild von Geflliichteten und Migrant*innen zu erzeugen (Scherr, 2020). Diese Verkniipfung von
kulturellen Symbolen und politischen MaBnahmen zur Begrenzung der Migration dient dazu,
gesellschaftliche Angste zu schiiren und die nationale Identitit gegen vermeintliche
Bedrohungen von auBen abzugrenzen. Dadurch werden muslimische Frauen, die ein Kopftuch
tragen, in der offentlichen Wahrnehmung haufig als Bedrohung dargestellt, was ihre
Integration und gesellschaftliche Teilhabe erheblich erschwert (Hametner/Radox, 2020).

Natalie Radox und Katharina Hametner (2020) argumentieren, dass das Kopftuch
haufig als Marker fiir kulturelle Differenz und potenzielle Bedrohung genutzt wird, um strenge
Migrationspolitiken zu rechtfertigen. Diese Darstellungen schaffen ein Klima der Unsicherheit,
in dem muslimische Frauen nicht nur als kulturell ,anders” wahrgenommen werden, sondern
auch als potenziell integrationsunwillig und damit als Risiko fiir den sozialen Zusammenhalt.
Diese Stigmatisierung fihrt dazu, dass muslimische Frauen in der 6ffentlichen Debatte und im

80



© Wiener Zeitschrift fur Interdisziplinare Islamforschung 01 (2025), S. 75-85 DOI: 10.34809/2025.01.75-85

sozialen Umfeld als ,Fremde” stigmatisiert werden, die sich angeblich nicht in die européische
Gesellschaft integrieren wollen (Kreutzer, 2023).

Der Kopftuchdiskurs wird so zu einem Mittel, um Migrationspolitik mit dem Argument der
nationalen Sicherheit zu verbinden und die Exklusion bestimmter Gruppen zu legitimieren
(Scherr/Breit, 2020). Diese Verknlpfung lenkt nicht nur von den komplexen Ursachen der
Migrationsbewegungen ab, wie etwa Krieg und 6konomische Ungleichheit, sondern stellt die
Migrant*innen selbst als Problem dar. Der Fokus auf das Kopftuch als Symbol kultureller
Differenz tragt somit zur weiteren Marginalisierung von Musliminnen bei und erschwert eine
differenzierte Auseinandersetzung mit den sozialen und politischen Herausforderungen, vor
denen Europa steht.

7. Mediale Berichterstattung und ihre Auswirkungen

Die Medien spielen eine entscheidende Rolle bei der Konstruktion des 6ffentlichen Bildes von
Frauen mit Kopftuch. Haufig werden in der Berichterstattung stereotype Darstellungen
reproduziert, die Musliminnen als Opfer patriarchaler Strukturen darstellen und gleichzeitig
als Bedrohung fur europdische Werte inszenieren (Hametner/Rodax 2020). Diese mediale
Verzerrung beeinflusst nicht nur die Wahrnehmung in der Gesellschaft, sondern hat auch
konkrete Auswirkungen auf die Lebensrealitdten der betroffenen Frauen, etwa in Form von
Vorurteilen und Diskriminierung im Arbeitsmarkt. Margreth Linenborg, Professorin an der
Freien Universitat Berlin, betont, dass die Berichterstattung Giber muslimische Frauen oft stark
vereinfachend ist und ,sehr reduzierte Entwirfe vom Leben muslimischer Menschen”
prasentiert. Dies fuhrt dazu, dass Konflikte und Probleme (iberbetont werden, wahrend
positive Darstellungen und Alltagserfahrungen kaum Beachtung finden (Liinenborg, 2013)
(DW)-.

Maria Pernegger (2021) zeigt, dass die Berichterstattung Gber Frauen mit Kopftuch oft
von simplifizierenden Narrativen gepragt ist, die die komplexen sozialen Realitaten der
Betroffenen ausblenden. Indem das Kopftuch als Symbol der Unterdriickung dargestellt wird,
werden die vielfaltigen Griinde, warum Frauen sich fiir das Tragen entscheiden, ignoriert.
Diese Darstellungen tragen dazu bei, dass sich Vorurteile und negative Einstellungen
gegeniber muslimischen Frauen in der Gesellschaft verfestigen, was zu einer weiteren
Marginalisierung und Ausgrenzung flihrt. Eine Untersuchung der Bundeszentrale fiir politische
Bildung (bpb) bestatigt, dass solche Stereotype besonders nach dem 11. September 2001
zugenommen haben und die Trennscharfe zwischen Extremismus und Islam oft fehlt, was das
Bild der "verschleierten Bedrohung" in den Medien verstarkt (bpb, 2019).

Ein Beispiel fir die negativen Auswirkungen dieser Berichterstattung stellt die
Darstellung von Frauen mit Kopftuch im Kontext von Sicherheitsfragen dar. Hametner und
Radox (2020) argumentieren, dass das Kopftuch haufig als Marker fir kulturelle Differenz und
potenzielle Bedrohung genutzt wird, um eine restriktive Migrationspolitik zu rechtfertigen.
Diese Darstellungen schaffen ein Klima der Unsicherheit. Diese Art der medialen Darstellung
tragt maligeblich dazu bei, dass muslimische Frauen in der Gesellschaft als "Fremde"
betrachtet werden, die sich angeblich nicht in die europaische Gesellschaft integrieren wollen
(Radox, 2020).

Die kritische Diskursanalyse von Bettina Pinzl (2006) zeigt, wie der , Kopftuchstreit” in
den deutschen Medien haufig zur Reproduktion nationalistischer und rassistischer Stereotype
beitragt. Diese mediale Praxis verstarkt bestehende Vorurteile und fihrt zu einer
tiefgehenden sozialen Spaltung, die die Integration und Teilhabe von Musliminnen an der
Gesellschaft erschwert (Pinzl, 2006)(Free University Berlin?).

81


https://www.dw.com/de/klischeebilder-muslime-in-deutschen-medien/a-16770350
https://www.fu-berlin.de/sites/gpo/pol_sys/politikfelder/Der_Kopftuchstreit_in_den_Printmedien/index.html

© Wiener Zeitschrift fur Interdisziplinare Islamforschung 01 (2025), S. 75-85 DOI: 10.34809/2025.01.75-85

Eine ausgewogenere Berichterstattung kdnnte dazu beitragen, stereotype Vorstellungen
abzubauen und die Vielfalt der Lebensrealitaiten muslimischer Frauen sichtbar zu machen.
Dies wirde nicht nur die soziale Integration fordern, sondern auch ein differenzierteres
Verstandnis gesellschaftlicher Dynamiken schaffen.

8.Der intersektionale Ansatz: Mehrfachdiskriminierungen

erkennen und iiberwinden
Eine wissenschaftlich fundierte Analyse des Kopftuchdiskurses erfordert einen
intersektionalen Ansatz, der die Uberschneidung von Geschlecht, Religion und ethnischer
Zugehorigkeit bericksichtigt. Doris Weichselbauer (2017) betont, dass es notwendig ist, diese
Mehrfachdiskriminierungen zu beleuchten, um systemische Barrieren zu erkennen, die Frauen
mit Kopftuch daran hindern, ihr Potenzial auszuschopfen. Sie weist darauf hin, dass
sintersektionale Diskriminierung besonders dann problematisch ist, wenn sie in
gesellschaftlichen Strukturen tief verankert ist und rechtliche SchutzmaRnahmen allein nicht
ausreichen, um ihr entgegenzuwirken” (Weichselbauer, 2017). Der intersektionale Ansatz
zeigt, dass Diskriminierung nicht isoliert betrachtet werden kann, sondern dass die
Kombination von Geschlecht, Religion und ethnischer Zugehorigkeit zu besonders schweren
Formen der Benachteiligung fiihren kann.

Die Erkenntnisse aus der intersektionalen Forschung verdeutlichen, dass die
Diskriminierung von muslimischen Frauen tief in den gesellschaftlichen Strukturen verankert
ist und nicht allein durch rechtliche MaRnahmen iberwunden werden kann. Atje Drexler von
der Robert Bosch Stiftung hebt hervor, dass Intersektionalitat ,,den Schliissel zum Verstandnis
und zur Bekampfung von Ungleichheit in all ihrer Komplexitat” darstellt und dass es notwendig
ist, nicht nur auf institutioneller, sondern auch auf gesellschaftlicher Ebene Veranderungen
anzustoBen, um tief verwurzelte Vorurteile und Machtstrukturen zu hinterfragen (Robert
Bosch Stiftung, 2021).

Helen Breit (2020) hebt hervor, dass ein intersektionaler Ansatz es ermoglicht, die
spezifischen Herausforderungen, vor denen muslimische Frauen stehen, besser zu verstehen.
Indem Diskriminierung als mehrschichtiges Phanomen begriffen wird, kénnen politische
MaBnahmen gezielter gestaltet werden, um die sozialen, kulturellen und 6konomischen
Barrieren zu Uberwinden, die Frauen mit Kopftuch daran hindern, gleichberechtigt am
gesellschaftlichen Leben teilzunehmen. Diese Perspektive ermoglicht es, die
Mehrfachdiskriminierungen nicht nur sichtbar zu machen, sondern auch konkrete
Handlungsansatze zu entwickeln, die die Lebenssituation der betroffenen Frauen verbessern
(Breit, 2020; Gunda-Werner-Institut, 2020).

Die intersektionale Analyse hat somit das Potenzial, sowohl auf wissenschaftlicher als auch
auf politischer Ebene einen Beitrag zur Uberwindung struktureller Benachteiligungen zu
leisten. Sie lenkt die Aufmerksamkeit auf die Notwendigkeit, gesellschaftliche
Machtverhaltnisse neu zu definieren und die sozialen Normen zu liberdenken, die Frauen mit
Kopftuch systematisch benachteiligen. Durch eine kritische Reflexion der Zusammenhange
zwischen Geschlecht, Religion und ethnischer Herkunft kénnen die tiefgreifenden Ursachen
der Ungleichheit adressiert und nachhaltige Veranderungen angestoRen werden.

9. Aufruf zur differenzierten Diskussion
Der Diskurs um das Kopftuch spiegelt tiefgehende gesellschaftliche und politische
Spannungen wider, die weit (ber die Frage der Religionsfreiheit hinausreichen. Eine
differenzierte Betrachtung des Themas muss die realen sozialen und 6konomischen Hiirden
in den Vordergrund riicken, denen muslimische Frauen in Europa gegeniiberstehen. Dabei

82



© Wiener Zeitschrift fur Interdisziplinare Islamforschung 01 (2025), S. 75-85 DOI: 10.34809/2025.01.75-85

geht es nicht nur um die Auseinandersetzung mit religiosen Symbolen, sondern um die
Uberwindung der benannten strukturellen Ungleichheiten, die Frauen mit Kopftuch daran
hindern, gleichberechtigt am gesellschaftlichen Leben teilzunehmen (Weichselbauer, 2016;
Holzleithner, 2022). Laut einer Analyse der Heinrich-Boll-Stiftung ist es wichtig, nicht nur die
rechtliche Ebene zu betrachten, sondern auch die gesellschaftlichen Rahmenbedingungen, die
diese Ungleichheiten verstarken (Gunda-Werner-Institut, 2020).

Um eine gerechtere Gesellschaft zu schaffen, ist es notwendig, die Perspektiven der
betroffenen Frauen starker in den Diskurs einzubringen und die intersektionalen Barrieren zu
erkennen, die ihren sozialen Aufstieg behindern. Elisabeth Holzleithner (2022) betont, dass
rechtliche Malnahmen allein nicht ausreichen, um tiefgreifende gesellschaftliche
Veranderungen zu bewirken. Es braucht einen umfassenderen Ansatz, der auch die sozialen
und kulturellen Normen infrage stellt, die Frauen systematisch benachteiligen. In einem
Bericht der Robert Bosch Stiftung wird die transformative Kraft der Intersektionalitat
hervorgehoben: Nur durch das Bewusstsein fiir die Uberschneidungen verschiedener
Diskriminierungsformen kdnnen tief verwurzelte gesellschaftliche Vorurteile und strukturelle
Benachteiligungen effektiv bekampft werden (Robert Bosch Stiftung, 2021).

Der Blick Giber den rein religiosen und symbolischen Rahmen hinaus ist unerlasslich,
um eine gerechte gesellschaftliche Teilhabe fir alle Frauen zu gewahrleisten — unabhangig
davon, ob sie ein Kopftuch tragen oder nicht. Ein integrativer und inklusiver gesellschaftlicher
Diskurs muss sich den komplexen Zusammenhangen zwischen Geschlecht, Religion und
sozialer Gerechtigkeit widmen und die Strukturen sichtbar machen, die Frauen systematisch
benachteiligen. Doris Weichselbauer (2016) und Scherr/Breit (2020) unterstreichen, dass eine
intersektionale Perspektive entscheidend ist, um die komplexen sozialen Realitaten von
Frauen mit Kopftuch zu verstehen und damit den Weg fiir eine gerechtere Gesellschaft zu
ebnen. Dabei betont Breit, dass ,nur durch eine systematische Auseinandersetzung mit den
Mehrfachdiskriminierungen die Wurzeln sozialer Ungleichheit sichtbar gemacht werden
konnen“ (Scherr/Breit, 2020).

Insgesamt verdeutlicht der Diskurs um das Kopftuch, dass die Herausforderung vor
allem darin besteht, eine Balance zwischen der Anerkennung individueller Freiheitsrechte und
der Auseinandersetzung mit tief verwurzelten gesellschaftlichen Vorurteilen zu finden. Eine
solche Diskussion erfordert eine ernsthafte Reflexion Uber die Mechanismen, die
Diskriminierung reproduzieren und verstarken, und die Bereitschaft, neue Wege zur Inklusion
und Chancengleichheit zu finden. Nur so kann es gelingen, eine Gesellschaft zu gestalten, in
der alle Frauen — unabhangig von ihrer religiosen lIdentitdt — gleichberechtigt und
selbstbestimmt leben kdnnen (Gunda-Werner-Institut, 2020; Robert Bosch Stiftung, 2021).

83



© Wiener Zeitschrift fur Interdisziplinare Islamforschung 01 (2025), S. 75-85 DOI: 10.34809/2025.01.75-85

Literaturverzsichnis:

Antidiskriminierungsstelle des Bundes (2019): Diskriminierung von Frauen mit Kopftuch im
Arbeitsleben: Herausforderungen und rechtliche Rahmenbedingungen. Berlin.

Berghahn, Sabine / Rostock, Petra (2015): Der Stoff, aus dem Konflikte sind. Debatten um das Kopftuch
in Deutschland, Osterreich und der Schweiz. Transcript Verlag.

bpb (2018): Rechtspopulismus in Osterreich. Bundeszentrale fiir politische Bildung.

bpb (2019): Das Kopftuch als Symbol der Desintegration. Bundeszentrale fir politische Bildung.

Delmas, Catherine (2006): Das Kopftuchverbot in Frankreich: Ein Streit um die Definition von Laizitat,
Republik und Frauenemanzipation. Frankfurt am Main: Peter Lang.

Der Standard (2019): ,Kopftuchverbot: An Volksschulen bisher acht Félle und keine Anzeigen.” Online
unter: Kopftuchverbot: An Volksschulen bisher acht Falle und keine Anzeigen - Schule -
derStandard.at » Inland.

Gunda-Werner-Institut (2020): Feminismus, Intersektionalitdit und Journalismus. Heinrich-Boll-
Stiftung.

Holzleithner, Elisabeth (2022): Islamische Bedeckung in rechtlicher Perspektive. In: Biele Mefebue,
Astrid; Bihrmann, Andrea; Grenz, Sabine (Hrsg.), Handbuch Intersektionalitéitsforschung,
Springer VS, S. 413-437.

Kreutzer, Florian (2023): Stigma Kopftuch: Un/Doing Difference. Weinheim: Beltz Juventa.

Kulagatan, Meltem (2020): Theoretische Anndherungen zu Geschlecht und Rassismus: Musliminnen im
Fokus von Islamfeindlichkeit. In: Sauer, B., Sel, A., Moritz, |. (Hrsg.), Kérperbilder, Kérpersymbole
und Bekleidungsvorschriften: Zur Repréisentation von Frauen in Werbung, Medien und Sport.
Verlag des Osterreichischen Gewerkschaftsbundes GmbH, Wien.

Linenborg, Margreth (2013): Kommentar zur medialen Darstellung muslimischer Frauen. Freie
Universitat Berlin.

Mayer-Schwingenschlégl, Maria (2021): Mein Kopf gehort mir. Bekleidungsverbote in einer illiberalen
Demokratie: Das Kopftuchverbot aus feministischer, katholischer und pé&dagogischer
Perspektive. In: Ebrahim, R. & Karagedik, U. (Hrsg.), Kopftuch(verbot): Rechtliche, theologische,
politische und péddagogische Perspektiven. Wiesbaden.

Pernegger, Maria (2022): Kopftuch trifft auf blanke Briste: Auszug aus der Medienmarktanalyse
Frauen Politik Medien 2018. In: Sauer, B., Sel, A., Moritz, |. (Hrsg.), Kérperbilder, Kérpersymbole
und Bekleidungsvorschriften: Zur Reprdsentation von Frauen in Werbung, Medien und Sport.
Verlag des Osterreichischen Gewerkschaftsbundes GmbH, Wien.

Pinzl, Bettina (2006): Analyse zur medialen Berichterstattung im ,Kopftuchstreit”. Freie Universitat
Berlin.

Radox, Natalie / Hametner, Katharina (2020): Die akademische Migrantin in Osterreichischen
Nachrichtenmedien. Uber diskursive Konstruktionen und Zuschreibungen. In: Sauer, B., Sel, A.,
Moritz, I. (Hrsg.), Kérperbilder, Kérpersymbole und Bekleidungsvorschriften: Zur Reprdsentation
von Frauen in Werbung, Medien und Sport. Verlag des Osterreichischen Gewerkschaftsbundes
GmbH, Wien.

Robert Bosch Stiftung (2023): Die transformative Kraft der Intersektionalitat. Stuttgart.

Rommelspacher, Birgit (2007): Feminismus und kulturelle Dominanz. Kontroversen um die
Emanzipation der muslimischen Frau. Bielefeld: Transcript Verlag.

Rosenberger, Sieglinde & Sauer, Birgit (Hrsg.) (2012): Politics, Religion and Gender: Framing and
Regulating the Veil. London: Routledge.

Rottmann, Susan / Ferree, Myra Marx (2008): Citizenship and Intersectionality: German Feminist
Debates about Headscarf and Antidiscrimination Laws. In: Social Politics: International Studies
in Gender, State & Society. Oxford University Press, S. 481-513.

Scherr, Albert / Breit, Helen (2020): Diskriminierungserfahrungen aufgrund des islamischen Kopftuchs.
Wie Muslimas mit kopftuchbezogener Diskriminierung umgehen. In: Sauer, B., Sel, A., Moritz, I.
(Hrsg.), Korperbilder, Kérpersymbole und Bekleidungsvorschriften: Zur Reprdsentation von
Frauen in Werbung, Medien und Sport. Verlag des Osterreichischen Gewerkschaftsbundes
GmbH, Wien.

84



© Wiener Zeitschrift fur Interdisziplinare Islamforschung 01 (2025), S. 75-85 DOI: 10.34809/2025.01.75-85

Schuster, Julia / Weichselbaumer, Doris (2020): ,Seine Firma, seine Regeln“: Wie Fraueninteressen in
einem  Online-Forum  zur  Legitimierung von  Arbeitsmarktdiskriminierung  von
Kopftuchtragerinnen instrumentalisiert werden. In: Sauer, B., Sel, A., Moritz, |. (Hrsg.),
Kérperbilder, Kérpersymbole und Bekleidungsvorschriften: Zur Reprdsentation von Frauen in
Werbung, Medien und Sport. Verlag des Osterreichischen Gewerkschaftsbundes GmbH, Wien.

Weichselbaumer, Doris (2016): Discrimination against migrants in Austria: An experimental study. In:
IZA Discussion Paper Series.

85



